RECHERCHES

LARELIGION DES BERBERES

PAR

RENE BASSET

DIRECTEUR DE I’ECOLE SUPERIEURE DES LETTRES D’ALGER
MEMBRE DES SOCIETES ASIATIQUES DE PARIS, LEIPZIG ET FLORENCE,
DE LA SOCIETE DE LINGUISTIQUE DE PARIS, ETC.

REVUE DE L’HISTOIRE DES RELIGIONS

PUBLIEE SOUS LA DIRECTION DE
MM. RENE DUSSAUD ET PAUL ALPHANDERY

PARIS

ERNEST LEROUX, EDITEUR
28, RUE BONAPARTE (VIe)

1910

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES

SUR LA RELIGION DES BERBERES®

Quelle que soit I’opinion sur 1’origine complexe des popu-
lations qui sous le nom général de Berberes ont occupe et occu-
pent encore tout le nord de 1’ Afrique septentrionale, de la Méd:-
terranée au Soudan et de I’ Atlantique a I'Egypte, elles forment
une unité linguistique et ¢’est en se placant a ce point de vue
qu’on peut essayer de reconstituer leur religion dans le passé.
Mais, des 1"abord, nous nous trouvons en présence d’une diffi-
culte presque insoluble. S1 I’unité etait creee par la langue, 11 n’en
a pas été de méme de la religion, ;”entends la religion paienne, et
de plus I'incertitude ot nous sommes encore en ce qui concerne
le déchiffrement des inscriptions libyques, nous prive de leur se-
cours et nous oblige a avolr recours aux maigres renseignements
fournis par des etrangers qui n’ont pas toujours distingué ce quu
était indigene ou ce qui était emprunté dans les croyances et les
cérémonies dont 1ls nous ont transmis le souvenir.

Il semble que les accidents de terrains, montagnes, grottes,
rochers, aient été regardés par les Berberes, sinon comme des
divinités, du moins comme le siege d’un étre divin. A ce fitre,
au moins dans 1’Ouest, le mont Atlas'®, « la colonne du ciel »

(1) La traduction anglaise de ce meémoire a paru dans I’ Encyclopaedia
of Religion and Ethics dirigée par M. James Hastings. t. II, p. 506-519.

(2) La théorie de J. Wetten, sur 1’origine phénicienne du nom d’Atlas
ne me parait pas acceptable (Der Mythus vom Atlas. Mayence, 1858, -8, p.
1 et surv.).

www.djurdjurakabylie.info



2 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

comme le nommaient de¢ja les gens du pays au temps d"He-
rodote (Histoires, IV, 184) dut étre 1’objet de leur vénération.
C’est ce qu'observe d€ja Pline 1" Ancien (Histoire naturelle, t.
I, ch. 1,8 6).

« C’est au milieu des sables que s’¢leve vers les cieux le
mont Atlas, apre et nu, du cote de 1’Océan auquel 1l a donné son
nom ; mais, plein d’ombrages, couvert de bois et arrosé de sour-
ces jaillissantes du c6té qui regarde 1" Afrique, fertile en fruits de
toute espece qui y croissent spontanement et peuvent rassasier
tout désir. Pendant le jour, on ne voit aucun habitant ; tout y
garde un silence profond, semblable au silence redoutable des
deserts. « Une crainte religieuse saisit les coeurs quand on s ‘en
approche, surtout a [’aspect de ce sommel eleve au dessus des
nuages et qui semble voisin du cercle lunaire ». Ces renseigne-
ments sont confirmés par Maxime de Tyr (Dissertations, VIII, §
7). « Les Libyens occidentaux habitent une bande de terre étroi-
te, allongée et entourée par la mer. A I’extrémité de cette langue
de terre, I’Océan 'enveloppe de tlots abondants et de courants.
C’est pour eux le sanctuaire et ['image d’Atlas. Or 1" Atlas est
une montagne creuse, assez elevee, s’ouvrant du coté de la mer
comme un théatre du coté de ’air. L’espace qui s’étend au milieu
de la montagne est une vallée étroite, fertile et couverte d”arbres
sur lesquels on voit des fruits. S1 on regarde lu sommet, ¢ est
comme s1 on regardait dans le fond d’un puits ; 1l n’est pas pos-
sible d’y descendre a cause de la raideur de la pente ; du reste, ce
n'est pas permis. Ce qu’il y a d’admirable en cet endroit, ¢’ est
I’Océan qui, au moment du flux, couvre le rivage et se répand
sur les champs ; les flots s ¢élevent vers 1" Atlas et ’on voit I'eau
se dresser contre lui comme un mur, sans couler vers la partie
creuse n1 toucher a la terre ; mais entre la montagne et I’eau, 1l
y a beaucoup d’air et un bois creux. C'est pour les Libyens et
un temple et un Dieu, 1I’objet par lequel ils jurent et une statue ».

Ces légendes sont encore reproduites par Martianus Capella (De
Nuptiis philologice, 1. VI, p. 229-230, éd. Eyssenhardt). L’ Atlas

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 3

dont 1l est question et dont Strabon (Geographica. 1. XVII. ch. 3,
§ 2), Pline I’ Ancien (Histoire naturelle. V, ch. 1. § 13) et Solin
(Polyhistor,§ 25) nous ont conserve le nom indigene. Dyris et
Addiris (cf. dans le guanche de Ténérife, Adar, falaise, en touareg
aouelimmiden Adar, montagne) est évidemment 1’ Atlas maro-
cam. Mais la conception grecque et manichéenne d’ Atlas soute-
nant le monde, se retrouverait-elle dans le nom que les Guanches
de Tenérife donnaient a Dieu, d”apres Galindo : Aiguaychafuna-
tamanV. « celu1 qui soutient les cieux » ? Il aurait été appliqué
naturellement au pic de Ténérife, mais cependant la mythologie
guanche assignait un autre role a cette montagne. Faut-1l suppo-
ser que le Bou’l Qornin actuel, I’ancien Balcaranensis qui domi-
ne Tunis et dont le nom se retrouve dans la divinité qu’on y ado-
rait (Saturnus Balcaranensis) etait primitivement vénére par les
Berberes avant que les Phéniciens y eussent installe leur Ba’al®
auquel on superposa Saturne représenté quelquefois monté sur
un lion (Corpus inscriptionum latinarum, VIII, 20437, 20448)
on accompagne de 1" épithete de Sohare(n)sis a Henchir bou Bekr
(C. L L. VIII, 12390, 12392). Le Ba’al Qarnin, qu1 y était adoré
par les Phéniciens et, sans doute a. leur imitation, par les indige-
nes, etait une divinité toute sémitique comme le Ba’al de I’'Her-
mon ou le Ba’al du Liban® qui avait comme paredre la Tanit
Pené¢ Ba’al dont on a retrouve une mention dans une inscription
punique de Bordj Djedid. Peut-étre en fut-11 de méme du culte
de Ba’al Haman a Dougga®. Les dédicaces a Saturne sont du
reste fréquentes dans les inscriptions latines d” Afrique et le nom.

(1) Dans ce nom extraordinaire et évidemment altéré, on ne peut déga-
ger, et encore approximativement, que le dermer élément ataman, avec une
faute graphique pour achaman, ciel.

(2) Cf. Toutain, Le sanctuaire de Saturnus Balcaranensis au Djebel
Bou Kornin, Mélanges de [ 'Ecole de Rome. t. X11 - id., De Saturni Dei in
Africa romana cultu, Paris, 1894 ; Ferniere, La situation religieuse de I’ Afri-
que romaine depuis la fin du [Ve siecle, Panis, 1897, p. 80.

(3) Cf. Lagrange, Ftude sur les religions sémitiques, Paris, 1905, in-8.

(4)Ct. Carton, Le sanctuaire de BaalSaturne aDougga, Paris, 1897,1n-8.

www.djurdjurakabylie.info



4 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

de Saturnius souvent mentionné. On peut citer a Ain Zana
(D1ana) une dedicace Deo frugum Saturnus frugifero Augus-
tus (C. 1. L. VIII, 4581) et a Fontaine-Chaude une inscription
Deo Sancro frugifero (C. 1. L. VIII, 17720). Une inscription
latine, trouvee a quelque distance d’Aumale, s adresse au gé-
nie de la montagne Pastoria(nen)sis qui protege contre la vio-
lence du vent (C. 1. L. VIII, 9180) ; a Chemton en Tunisie,
au Génie de la montagne (C. I. L. VIII, 14586). De nos jours
encore, certaines montagnes excitent chez les Touaregs une
crainte religieuse qu’ils ne peuvent surmonter ; mais ce n’est
plus 1"aspect redoutable de la montagne qui leur inspire la ter-
reur, ce sont les génies qui 1’habitent. Cette croyance existait
déja du temps de Pline I" Ancien. Reproduisant un passage du
Peériple de Hannon, 1l place dans 1" Atlas les Aegipans et les
Satyres que le voyageur carthaginois signale bien plus au sud
(Périple, § 14), ce qui est également reproduit par Solin (Poly-
histor, § 25). Au Xlle siecle de notre ere, un écrivain anonyme
arabe signale des choses semblables dans une montagne du
Sahara, mais son récit porte manifestement 1’empreinte des
croyances musulmanes'” ; 1l s’agit de la montagne de Fel-
fel, renfermant les traces de nombreuses villes abandonnées
a cause des génies ; pendant la nuit, on y voit leurs feux et
[’on entend leurs sifflements et leurs chants. Chez les Toua-
regs Azgers, le massif de I'Iddinen, a 30 kilometres au nord
de Ghat, est1’objet d une terreur superstitieuse et nul n’oserait
y penétrer. Barth qui 1’explora faillit y mourir de soif, sans
avoir trouvé, du reste, aucune des ruines qu'on y plagait®.
Chez les Ahaggar, il en est de méme du mont Oudan, et le nom
donné aux étres mystérieux qui 1"habitent, a/hinen (de I’arabe
eldjinn) montre bien qu’a une superstition berbere d origine

(1) A. de Kremer, Description de I’Afrique, Vienne, 1852, in-8, p. 69.

(2) Barth. Reisen und Entdeckungen in Nord-und Central Africa, Go-
tha, 1856, 5v. 1n-8, t. I, p. 228-236 ; Duveyrier, Les Touaregs du Nord, Paris,
1864, 1n-8, p. 416.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES d

est venue se joindre une croyance arabe'”. La Koudiat, au nord
de Temanghaset et a I’Est de I'llaman, est également 1 objet de
craintes de ce genre'”. Aux Canaries, le pic de Teyde, ou était
I’enfer (Echeyde) était habité par un démon du nom de Guayota
ou Huayota ; celui de Palma se nommait Irnene®.

Le culte des rochers se joint naturellement a celu1 des mon-
tagnes. Pline 1" Ancien (Histoire naturelle , 1. I, ch. 7 § 44) et
Pomponius Méla (De situ orbis, 1. I ch. 8), nous mentionnent en
Cyrénaique un rocher consacre a 1’ Auster « S71l est touche de
la main des hommes, aussitot, le vent s’éleve violemment, agi-
tant des sables comme des mers et sevit comme sur des flots ».
Aux Canaries, pres du cratere de la Caldera, a Palma, existait un
rocher ayant la forme d’un obélisque et qu'on nommait ldafe.
Pour éviter sa chute, les gens de la tribu de Tanansu qui était éta-
blie aux environs, lui offraient, en procession et avec des chants,
les entrailles des animaux qu’ils mangeaient, et quelquefois des
victimes entieres etaient précipitées du haut des montagnes voi-
sines'”. Dans la Grande Canarie existaient deux rochers : I'un
nomme Tismar, dans le district de Galdar, 1"autre Vimenya, dans
celulr de Telde. Dans les temps de détresse, les habitants, ac-
compagnes par des religieuses nommees Magadas (Viana, p.
22, les appelle Harimaguadas), faisaient des pelerinages a ces
deux rochers, tenant dans leurs mains des branches de palmiers
et des vases remplis de lait et de beurre qu’ils versaient sur ces

(1) Duveyrier, 1ibid., p. 416-417 ; Benhazera, Six mois chez les Toua-
regs Alger, 1908, 1n-8, p. 60.

(2) De Motvlinski, Vovage a Abatassa et d la Koudia, Bulletin du Co-
mité de [’ Afrique francaise, octobre 1907, p. 257 et suiv.

(3) Viana, Antiguedades de las Islas Afortunodas, Tubingen, 1883, 1n-
8°, p. 24 ; Parker Webb et Sabin Berthelot, Histoire naturelle des Canaries
t. I, part. 1, p. 173-174, Paris, 1842, in-8° ; Verneau, Cing ans de séjour aux
iles Canaries, Paris, 1891, 1n-8°, p. 94.

(4) Glas, The history of the Canary Islands, Londres, 1764, 1n-4 ; Par-
ker Webb et Sabin Berthelot, Histoire naturelle des iles Canaries, t. 1. part. I,
p. 172 ; Verneau, Cing ans de séjour aux iles Canaries, p. 94.

www.djurdjurakabylie.info



6 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

rochers, dansant tout autour et chantant des airs lugubres comme
des chants funebres, que les Espagnols appelaient Endechas. De
la, 1ls allatent sur le bord de la mer et battaient fortement 1’eau
avec leurs baguettes en poussant en méme temps des cris de
leur voix la plus haute'”’. On voit que nous avons affaire a une
espece de culte : d ailleurs les Guanches, a la différence des
autres Berberes, semblent avoir eu une religion constituée, si
[’on do1t prendre a la lettre ce que nous en ont transmus les écri-
vains espagnols. Quo1 qu’il en soit, on serait tenté de rattacher
a cette mstitution des sacrifices, 1'usage d’une pierre située pres
de Guertoufa, entre Tiharet et Relizane, et connue sous le nom
de Hadjar Gaid.

« En un endroit, un repl1 de I’escarpement laisse une pente
entre lu1 et la route, et I’'on voit comme une pierre enorme, €vi-
demment tombée du sommet et retenue sur les autres rochers.
Elle a quatre métres dans sa plus grande épaisseur et un métre
soixante-dix dans sa moindre ; sa face supérieure a dix metres
de long et six au moins dans sa plus grande largeur... Lorsque
’on grimpe sur cette roche parfaitement irréguliere, mais preé-
sentant une plate-forme telle quelle, inclinée a trente degres,
on y remarque trois bassins formant en quelque sorte cascade,
inegaux de taille et de profondeur, et dans lesquels 1l est fa-
cile de voir qu’ont coulé des masses de liquide. A droite sont
deux petits trous ronds ; a gauche, deux petits trous carrés, lar-
ges tous de dix a quinze centimetres. Il n’est pas douteux qu’on
n’ait 1a un autel primitif, une table a sacrifices'”” ». La conclu-
sion de cette description est acceptable. « Le Hadjar Gaid était
un lieu magnifiquement choisi pour une religion sanglante. Le
sacrificateur élevé a huit ou dix metres au-dessus de la foule,

(1) Glas, The history of the Canary Islands, 1. 11, ch. 3, p. 70 ; Parker
Webb et Sabin Berthelot, Histoire naturelle des iles Canaries, t. 1, part. 1, p.

169.
(2) La Blanchere, Joyage d’études dans une partie de la Maurétanie
Césarienne, Pars, 1883, 1n-8, p. 42.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 7

faisait couler le sang de la victime de 1'un des bassins dans
"autre. Le sacrifice s’accomplissait en face d’un horizon 1m-
mense : tous les peuples de la plaine le voyaient et le feu qu’on
allumait, sans doute, s’apercevait des cimes lointaines de Lalla
de la montagne de Lalla Krua »%. Mais ce n’est qu’une hypo-
these. Cependant 1l existe encore aux Canaries des endroits ou
se faisaient des libations de lait, des trous et des canaux creusés
dans la roche dure et qu1 etaient destines a recevoir le liquide. Il
y avait méme des fosses a sacrifices, simples cavités entourées
de pierres amoncelées avec assez de régularité’”. Dans le gsar
de Tementit, au Touat, un aérolithe est encore aujourd hui I’ob-
jet d’une vénération générale. La légende prétend que, quand 1l
tomba du ciel pres de Noum en Nas, 1l était en or, mais que Dieu
le changea en argent, puis en fer, pour empécher les convoiti-
ses. A coté des roches naturelles, ou travaillées par la main des
hommes, se placent des dolmens, mais comme ce ne sont que
des tombeaux, 1l n’y a pas lieu d’en parle 1c1'¥.

Les cavernes paraissentaussiavoirétéen vénération chezles
anciens Berberes, conformément a la parole de Sénéque (Lettres
a Ludlius, XLI) : « Et s1 quis specus saxis penitus exesis montem
suspenderlt non manu factus, sed naturalibus causis in tantam
laxitatem excavatus, animum tuum quadam religionis suspicione
percutiet ». Mais rien n’est venu jusqu’ict confirmer I’ existence
d’un dieu des cavernes, Ifrou ou Ifr1, affirmee par Masqueray® .
La plus célebre divinité qui soit mentionnée est le dieu Bacax,

(1) La Blanchere, op. laud., p. 43.

(2) Verneau, Cing ans de séjour aux iles Canaries, p. 90-91.

(3) Rohlfs, Reise durch Marokko, Bremen, 1862, p. 145 ; Laquiere,
Les reconnaissances du general Serviere, Paris, s.d., in-4, p. 21-22, avec une
photographie de ’aérolithe ; E. F. Gautier, Le Saham algérien, t. 1, Paris,
1908, 1n-8, p. 253.

(4) Cf. sur les dolmens en Algerie, Gsell, Les monuments antiques
de ['Algérie, Par1s, 1901, 2 v. in-4, t. I, p. 10-36 avec une bibliographie tres
complete de la question.

(5) Comparaison du vocabulaire des Zénagas (Archives des missions
scientifiques, Paris, 1879, p. 481).

www.djurdjurakabylie.info



3 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

dont on a retrouve et exploré la grotte, pres d’ Announa (Thibilis).
Dans cette caverne, « les salles ne sont pas disposées sur un méme
plan horizontal, n1 reliees sitmplement par d”etroits couloirs ; elles
sont souvent superposees et communiquent entre elles par des es-
caliers naturels, quelquefois méme par de véritables puits. Entre ce
couloir d’entrée et le fond de la caverne, la différence de niveaune
doit pas étre moindre de trois ou quatre cents metres'” ». Le nom
du dieu Bacax, mentionne dans un certain nombre d inscriptions
latines, C. I. L. VIII, 5504 (18828), 5505 (18829), 5517 (18847),
5518 (18850), 18831, 18838, a résiste jusqu’ict a toutes les tenta-
tives d"interpretation. C était devant 1 entrée de la grotte qu’on of-
frait les sacrifices. Peut-étre est-ce a un culte de ce genre qu’il faut
attribuer les tres nombreuses inscriptions libyques qui se trouvent
dans I’excavation d’Ifr1 n dellal®. C’est encore une divinité des
cavernes dont 1l faut reconnaitre le nom dans 1’énmigmatique G D
A S par ou commencent un certain nombre d’inscriptions rele-
vees dans la grotte appelée R’ar Zemma, située sur un éperon du
Djebel Chettaba, aux environs de Constantine. Bien que conteste
par M. G. Mercier” qui en donne une description minutieuse,
le rapprochement du nom actuel Chettaba, avec la montagne de
Giddaba mentionnée par S. Augustin, propose par Mgr Toulotte et
M. Heron de Villefosse, est sedwisant et G D A S signifierait Gid-
dabce deo augusto sacrum™®. A la Grande Canarie, a deux lieues
de Trede, au sommet d’une montagne volcanique, existe une
grotte spacieuse, ouverte dans le rocher, ou I’on entre par quatre
ouvertures de quatorze pieds de haut, d’ou le nom populaire de
Montagne des quatre portes. Les ouvertures sont séparees par des

(1) Monceaux, La grotte du dieu Bacax au Djebel 1aia, Paris, 1887,
-8 ; G. Mercier, Les divinités libyques, Constantine, s. d. in-8, p. 6-7.

(2) Ct. R. Basset, Notes sur les inscriptions libyques d’lfri n dellal,
Comptes rendus de I’Académie des inscriptions, aotit 1909, p. 590-593 ; Said
Boulifa, L ’'Inscription d’ifira, Revue archéologique, 1909, p. 179-200.

(3) La grotte du Chettaba, Recueil archeéologique de Constantine, t.
XXXV, p. 156, 166.

(4) Ct. Gsell, Chronique africaine, Rome, 1903, 1n-8, p. 44,45 etnote 8.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 9

piliers dont la largeur varie depuis sept jusqu’a neuf pieds. De-
vant chaque pilier, sur une esplanade taillee dans le roc et ser-
vant comme de péristyle a la grotte, 1’on voit des especes de ni-
ches, les unes rondes, les autres carrées, qui paraissent avoir €te
destinées a enfermer les objets du culte : les niches sont a plus
de cing pieds du sol". Dans I’1le de Fer, aux Canaries, la grotte
d’ Asteheyta, dans le pays de Tacuitunta, servait de retraite a ce-
lw qui, en temps de secheresse, allait implorer la divinite. Elle
lw apparaissait et lm1 remettait un porc qu’il présentait a 1’as-
semblée comme signe que ses prieres étaient exaucées'”.

Nous ne savons s1 les Berberes ont adore 1’air ou le vent,
mais ce ne fut sans doute que sous une influence étrangere. Nous
avons une mnscription en vers latins, trouvée a Naraggara (Sidi
Yousof) ou 1"air est invoque sous le nom de Junon (C. I. L., VIII,
4635) et ¢’est peut-étre a un culte de ce genre qu’il faut rappor-
ter une inscription de Ain Mtirchou (C. I. L., VIII, 17763). Elles
doivent étre rapprochées d un passage de Firminus Maternus
(Lrreur des religions profanes, § 111), d apres qui les Assyriens
et une partie des habitants de ['Afrique ont donné a 1’air une
espece de principauté sur les €léments. Mais comme 1l ajoute
qu’ils I’ont consacré sous le nom de Junon ou de Vénus vierge,
1l est évident qu’il s agit ic1 d un culte punique.

Les rivieres, ou du moins les sources des rivieres, €taient
consacrees a une divinite particuliere ; les iscriptions qui les
mentionnent, les seules que nous possédions, nous font connai-
tre le nom de la divinité deésignee, probablement sous I'influen-
ce romaine, par le mot génie (Genius). C’est ainsi qu’au Sig, on
a trouveé une dédicace au Génie du fleuve (Genio fluminis, C. 1.
L., VIIIL, 9749) ; ala source du Bou Merzoug, pres de 1’ ancienne

(1) Parker Webb et Sabin Berthelot, Histoire naturelle des iles Cana-
ries, t. 1, Iere, partie, p. 159-160.

(2) Viaray Clavyo ap. Parker Webb et Sabin Berthelot, Histoire natu-
relle des iles Canaries, t. 1, part. I, p. 168 ; Verneau, Cing ans de séjour aux
iles Canaries, p. 92-93.

www.djurdjurakabylie.info



10 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

Sila, on a relevé une inscription mentionnant le Génie de I’ Am-
saga, ancien nom du fleuve (C. I L., VIII, 5884)" : 1l en existe
a la divinité de 1’eau Alexandriana (C. 1. L., VIII, 2662) ; a la
divinite des eaux (C. 1. L., VIII, 2663), au Génie de la Fontaine
(Genio fontis), associé a Jupiter, a Fontaine du Caid, pres de
Batna (C. I L., VIII, 4291).

L application dunom de Genie d’une ville, qu’on rencontre
fréquemment dans les inscriptions parait étre le résultat d’une
imitation des coutumes romaines qui personnifiaient la ville en
un génie particulier, quand ce n’était pas 1’ ceuvre de colons ro-
mains plutét que de populations indigeénes. Ainsi le génie d un
village a Lambese (Genio vici, C. I. L., VIII, 2604, 2605) ; le
Génie de Lambese (Genio Lambaesis, C. 1. L., VIII, 2528, 2596,
2598, 2599) ; le Génie de Rusicada (Genio coloniae Veneriae
Rusicadae augusto, C. I L., VIII, 7959, 7960) ; le Génie de
Henchir Masfouna (Genio Lamasbae augusto) ; le Génie d’une
bourgade a Sour Djouab (Genio pagi augusto, C. I. L., VIII,
9196), le Génie des colonies cirtéennes (C. 1. L., VIII, 5693,
10866) ; le Génie de la colonie a Mula (C. 1. L., VIII, 7960, 8202
= 19980) ; le Geénie de Mactar (C. [ L., VIII, 6352), le Génie de
Subzavar (C. 1. L., VIII, 6001) ; le Génie de Phua (6267-91) ;
le Génie du municipe a Testour (C. 1. L., VIII, 1353, 14891) ; le
Génie du municipe de Sataf (Ain Kebir, C. 1. L., VIII, 8389) ;
le Génie de la Civitas celtianensium, chez les Benm1 Oualban (C.
[ L., VIII, 19688) ; le Genius popul1 Cuiculitanm1 a Dyemula (C.
L., VIII, 20144) ; le Génie de la colonie a Henchir Sid1 “Al1 bel
Qasem (C. 1. L., VIII, 14687) ; le Génie de I'oppidum Lamsor-
tense a Henchir Maf’ouna (C. I L., VIII, 18596) ; le Génie de
la colonia Julia Veneria Chirtae novae a Henchir Djezza (C. L
L., VIIL, 16367) ; le Génie de la bourgade (Genio vici Augusito)
a Marcouna (C. I. L., VIII, 424) ; le Génie de Thibar a Henchir
Amamet (C. 1. L., VIII, 15345) ; le Génie dupeuple a Ain Zana

(1) Ct. auss1 Cherbonneau, Excursion dans les ruines de Mila, Sufa-
var, Sila et Sigus, Constantine, s. d., in-8, p. 30-31.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 11

(C. I L., VIII, 4575), a Constantine (C. 1. L., VIII, 6947, 6948) :
le Génie de Novar... chez les Benm1 Fouda (C. I L., VIII, 20429,
20430) ; le Génie de Gadimefala (? C. 1. L., VIII, 18752). On
peut v joindre la divinité mvaincue de Gourai (Ksar Gourai,
pres de Tébessa, C. I. L., VIIIL, 1843) et celu qui est mentionné
dans une inscription de Bord) Hamza, Auzio Deo Genio (C. I
L., VIII, 9014). Le génie est le plus souvent une divinite latine
ou punico-latine comme a Ksar el Ahmar dans la région de “Ain
Beida : dans une dédicace a Saturne, du Ille siecle, ce Dieuy est
qualifié de Genius saltus Sorothensis'" ; dans une autre adressée
a Jupiter, a Uzeli, c’est le Genius arcae frumentare (C. 1. L.,
VIII, 6639).

A coté des montagnes, des rochers. des grottes et des ri-
vieres, les Berberes adoraient aussi les astres, et, en premiere
ligne, le soleil. Son culte existait chez les Berberes nomades,
entre |"Egypte et le lac Triton (Hérodote, Histoires, 1. IV, 188) et
chez les Berberes en général®. Dans la vie de saint Samuel de
Qalamon, nous voyons que le Berbére qui avait réduit le saint
en esclavage voulait lu1 faire adorer le soleil”. Nous trouvons
des mnscriptions latines qui lu1 sont consacrées : Soli deo invicto
dans la plaine de Batna (C. 1. L., VIII, 2675) ; Soli deo Augusto,
aZarai (C. I L., VIII, 4513) ; Soli invicto a Souk Ahras (C. 1. L.,
VIII, 5143), a Slougwa (C. I. L., VIII, 1329) ; a Cherchel (C. I
L., VIII, 9331) ; a Affreville (C. 1. L., VIII, 9629) ; au soleil et
a la lune, pres de Sidi “Al1 bel Qasem en Tunisie (C. 1 L., VIII,
14688, 14689), mais 1l est douteux qu’il s’agisse de I'ancienne
divinité berbere quand on voit le soleil assimilé a Mithra a El
Gan (C. . L., VIIL, 18025) ainsi qu’a * Ain Toukria (C. I. L., VIIL,
21523). Il semble au contraire qu’il s’agisse du dieu berbere dans

(1) Gsell, Chronique archéologique africaine, Rome, 1899, m-8, p. 40.
(2)IbnKhaldoun, Kitabet Ther ,Boulaq1284hég.,7vol. m-8,t. VI, p. 89.

(3) R. Basset, Synaxaire arabe-jacobite, Paris, s. d., 1n-8, p. 331 ; F. M.
Esteves Pereira, Vida de Abba Samuel, Lisbonne, 1894, in-8, p. 22, 99, 154.

www.djurdjurakabylie.info



12 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

une nscription latine d” Aumale, de I’an 207 de 1"ere de la pro-
vince, ou 1l est parlé des cérémonies en 1’honneur du Tonnant
Porteur de cornes et d’une Panthea qui lu serait adjointe, qui se-
rait vénéree sur les bords libyens et maures et qui siégerait entre
Jupiter, Hammon et Dis (C. 1. L., VIII, 9018). Les Guanches de
Palma vénéraient aussi le soleil et lu1 donnaient le nom de Ma-
gec'! etaussi celu1 d” Aman qui parait avoir signifié « Seigneur » ;
en touareg aoulimmiden, Amanai a le sens de « Dieu ». Au dire
de Macrobe (Saturnales, 1. 1, ch. 21), ces Libyens adoraient le
soleil couchant qui était figuré par Hammon (A4Amen) : on le re-
présentait avec des cornes de bélier dans lesquelles résidait sa
principale force, comme celle du soleil dans ses rayons'®. Dans
le discours de S. Athanase contre les Gentils (§ 14), 1l est dit que,
chez les Libyens, la brebis se nommait amen et qu’elle était ve-
nérée comme une divinité. On a du reste, et avec toute apparence
de raison, émis 1’opinion qu’ Ammon (Hammon, Amen) : était
un dieu d’origine berbere. On peut y rapporter la gravure rupes-
tre trouvée a Bou “Alem dans le Sud Oranais, représentant des
béliers dont la téte est surmontee d une coiffure, ayant la forme
d’un disque solaire, flanqué d’un ureeus®. On aurait tort cepen-
dant d’y voir le prototype de I" Amen égyptien ; je crois, avec M.
Gsell, que c’est une espece plus ou moins heureuse de représen-
tation égyptienne, comme probablement les dessins rupestres
découverts par Barth a Telissau, a I’ouest du Fezzan'® et le bas-
relief trouvée dans les fondations du bordj Tasko a Ghdames® .

(1) Ct. Alvise de Ca da Mosto, Relation des voyages a la cote occi-
dentale d’Afrique, trad. J. Temporal, €d. Schefer. Paris, 1895, 1n-8, p. 34 ;

Viana, Antigiiedades de las Islas Afortunadas, p. 24 , Glas, The history of the
Canary Islands, p. 139.

(2) Cf. auss1 Martianus Capella, De nuptiis philologiae, 1. 11, €d. Eys-
senhardt, Leipzig, 1866, in-12, p. 44.

(3) Gsell, Chronique archéologique africaine, Rome, 1900, 1n-8, p.
83  Les Monuments antiques de [’'Algérie, t. 1, p. 33.

(4) Reisen und Entdeckungen, t. 1, p. 210-217.

(5) Les Touaregs du Nord, pl. X

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 13

Mais 1l est une autre preuve de I’adoration du bélier représentant
le soleil et oul’on ne peut voir une imitation égyptienne ; 1l s’ agit
d’un monumenttrouvéen 1851 au Viell Arzeu, représentant « une
téte grossierement sculptée avec un nez accusé tres faiblement,
deux petits trous ronds pour les yeux et les oreilles et la bouche
figurée par une ligne creuse ; cornes recourbées et la pointe en
bas, bras collés au corps et dont les mains viennent se joindre
au-dessus du nombril. La partie inférieure du corps se termine
en gaine »!. C’est aussi une 1dole de ce genre qui a été trouvee
au Touat et qu’on désigne sous le nom d’ « 1dole gétule » (7).
On peut I’assimiler a Gourzil quu avait pour prétre lerna et pour
pere Jupiter Ammon (Corippus, Johannide, 11, 109-110 ; V, 494-
495 ; VI, 116), qu I'avait eu d’une genisse (Johannide, 11, 111).
Ce Gourzil est consideré comme un Apollon : 1l €tait representé
par une 1image de taureau qu’on portait a la guerre (Johannide,
IV, 666-673 ; V, 22-29). Le culte de cette divinité se maintint
longtemps, car au Xle siecle de notre ere, El Bekri mentionne en
Tripolitaine une 1dole en pierre, €levee sur une colline et nom-
mee Gorza, a laquelle les tribus des environs, entre autres les
Hoouaras, offraient des sacrifices et adressaient des prieres pour
obtenir la guérison de leurs troupeaux"”. El Bekri¥ ne nous don-
ne malheureusement pas de renseignements sur la forme de cette
idole. Etait-ce aussi une idole berbére du méme genre, celle que
le méme auteur appelle Maghmades (peut-étre le Macomades
des anciens) et qu’il dit étre dressee sur le rivage de la mer entre
[’Egypte et le Maghrib et entourée de plusieurs autres ? (Des-
cription de ['Afrique, p. 7). Cette appellation de Gorza qui pa-
rait se retrouver comme élement des noms de localités dans une

(1) Berbrugger, Bibliothéque-Musée d’Alger, Alger, 1861, m-16, p. 29-30.
(2) E. F. Gautier, Le Sahara algérien, p. 233.
(3) Ct. J. Partsch, Die Berbern in der Dichtung des Corippus, Breslau,

1896, p. 16.
(4) El Bekn, Description de ’Afrique septentrionale texte arabe, ed.
de Slane, Alger, 1857, 1n-8, p. 12.

www.djurdjurakabylie.info



14 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

ville placée par Polybe (Histoire, 1, § 74) non loin d’ Utique
et de Carthage, et dans une fessera d’hospitalite et de patro-
nage de L. Domitius Ahenobarbus (C. I. L., VIII, 68). « Senatus
populusque civitatium stipendariorum Pagogurzenses hospi-
tium fecerunt... Faciundum ceeraverunt Ammicar, Milchatonis
f., Cynasyn Bonoar Azzrubalis f., Aethogurzensis Muthunbal
f... »1 On remarquera les noms puniques des donateurs. Une
autre plaque d’airain mentionne la civitas Gurzensis (C. 1. L.,
VIIL, 69) et peut-étre faut-1l voir Gurza dans la Gurra de la
table de Peutinger. Au Xle siccle egalement, El Bekr signa-
le dans 1" Atlas, pres des B. Lamas, entre Aghmat et le Sous,
une tribu de Berberes 1dolatres qui adoraient un bélier : aucun
d’entre eux n’osait venir, sinon déguise, dans les marchés des
tribus voisines (Description de ['Afrique, p. 161). A ce culte
du soleil, une seule tribu aurait fait exception : les Atlantes (va-
riante Alarantes) ; n’ayant pas de noms qu les distinguaient,
1ls regardaient le soleil levant ou couchant en pronongant des
impreécations terribles comme contre un astre funeste a eux et
a leurs champs ; 1ls n’avaient pas de songes comme les autres
hommes. C’est ce que rapportent Hérodote (Histoires, 1. IV, §
184) et Pline 1" Ancien (Histoire naturelle, 1. V, ch. 8) ; Nicolas
de Damas (fragment 140 éd. Miiller) ne mentionne d injures
que contre le soleil levant.

Lalune etait adoree de méme par les Berberes nomades en-
tre le lac Tritonis et I’Egypte (Hérodote, Histoires, 1. IV, § 188),
par d’autres Berberes de 1’Ouest (Ibn Khaldoun, Kitab el ‘Iber,
t. VL, p. 89) et par les Guanches. Ceux-c1 observaient exactement
ses phases, surtout pour la nouvelle lune ou la pleine lune'®. Les
Berberes 1"avaient-1ls assimilée ala déesse céleste de Dougga et
de Carthage, celle-c1 apportée, suivant la tradition par Didon, ap-
pelée par les Phéniciens Astro Arkhe et transportée a Rome par

(1) Egger, Latini sermonis reliquice, Paris, 1843, in-8, p. 327.
(2) Alvise de Ca da Mosto, Relation, p. 34 ;, Glas, The history of the
Canary Islands, p. 139.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 15

Caracalla ? (Hérodien, Histoire romaine, 1. V. ch, VI, § 4).
Comme on le voit par un passage de |’ Histoire auguste, les pre-
dictions sorties du temple de Ceelestis a Carthage causerent en
Afrique un grand nombre de séditions auxquelles prirent part
probablement les Berberes et que Pertinax dut réprimer pendant
son proconsulat d” Afrique (J. Capitolin, Vie de Pertinax, ch. IV).
Le croissant de la lune se rencontre au-dessus d’un grand nom-
bre d'inscriptions (Cf. C. I L. passim) dont une, chez les Beni
Oukden, est en caracteres libyques et pheniciens (C. 1. L., VIII,
20184), mais 1l est vraisemblable que ce signe qui avait pri-
mitivement désigne un culte lunaire était devenu un ornement
sans signification. Il n’y a pas lieu d’adopter I’ hypothese, émise
d’apres des étymologies et des rapprochements inexacts, suivant
laquelle Tanit, la grande divinité punique, serait de provenance
berbere'’. S11’on remarque qu’en berbere, le nom de la lune est
masculin, Aiour ou Aggour, on reconnaitra qu’elle n’a pu étre
figurée par une déesse. Il y a beaucoup plus de vraisemblance
dans I’hypothese de M. G. Mercier'” qui tend a retrouver Aiour
dans I’énigmatique leru mentionné avec 1'épithete d’auguste,
dans une inscription decouverte sur le Guechgach, a seize kilo-
metres de Constantine (C. I L., VIII, 5673).

Les autres corps célestes étaient-ils 1'objet de 1’adoration
des Berberes 7 ¢’est ce quu est probable, bien que nous n’avions
de preuves que pour un petit nombre d’entre eux. Alvise de Cada
Mostol"affirme pourles Guanches de Ténénfe(Relation,p.34). La
planete Vénus porte ayjourd’hui en zaouaoualenom de Lemr ‘ar ;
chez les Aouelimmiden, en tant qu’étoile dusoir, celui de tatari, et
qu’étolle du matin, amaouen n ehad ou amaouen achimmelech ;
chez les Ahaggar, elle est appelee 1arrit ta n roufat ce quu tradut
exactement « e€toile du matin ». Al’exemple d’autres nations, les
Ahaggar ont place dans le ciel un certain nombre de scenes, sans

(1) Bertholon, Essai sur la religion des Libyens. Revue tunisienne,
novembre 1908, p.484-450.

(2) Les divinités libyques, p. 12-16.

www.djurdjurakabylie.info



16 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

qu’on puisse deécider s1 elles correspondent a un sentiment re-

ligieux. Ainsi les Pléiades sont les « Filles de la nuit » (Chér

Ahadh) . six des étoiles de cette constellation ont chacune leur

nom ; la septicme est I’ce1l d’un garcon qui a été détache et s’est

envolé au ciel. Cette tradition est donnée dans les vers suivants :
Les filles de la nuit sont au nombre de sept :

Materedjré et Erredjaot,
Mateseksek et Essekaot
Matelaghlagh et Elleghaot.
La septieme est 1’ceil d’un garcon qui s’est envolé au ciel™.

On voit que les six ¢toiles se réduisent a trois couples dont
les noms appartiennent a la méme racine. Les Aouelimmiden
leur donnent aussi le nom de Chettahat (= Chét Ahadh).

Orion, en touareg Amanar, a deux interprétations. Suivant
["une, 1l sort d’un puits vaseux et Rigel (Adar ne lakou, le Pied
dans la vase) est le dernier pied qu’il sort de la boue, ¢’est-a-
dire la derniere étoile, quand la constellation monte dans 1I’Est.
D’apres 'autre, ¢’est un chasseur, ceint de sa ceinture (en ahag-
oar et en aouelimmiden Tadjebest en Amanar, baudrier d’Orion),
qui est suivl par un chien (Eidi = Sirius) et précédé par des Ga-
zelles (Thenkadh, constellation du Lievre)?.

La Grande Ourse et la Petite Ourse représentent une cha-
melle et son petit (1alemt de roris) : 1’Etoile Polaire est une né-
gresse appelée Lemkechen (¢’ est-a-dire « tiens ») parce qu’elle
do1t tenir le jeune Chameau (Aoura) pour qu’on puisse traire sa
mere. Mais les étoiles y, A, 1, v, &, représentent une assemblée qui
delibere s11°on doit tuer la négresse : celle-c1 (la Polaire) se tient
immobile de peur®. Suivant une légende contaminée par la reli-
gion musulmane, la Grande Ourse serait une chamelle qui aurait
appartenu a Noe. Elle fut tuée par sept nobles dont un Touareg :

(1) Duveyrier, Les Touaregs du Nord, p. 424-425.
(2) Duveyrier, op. laud., p. 424.
(3) Duveyrier, op. laud., p. 424.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 17

celui-c1 fut metamorphose en ourane (ar ‘ata, sorte de grand le-
zard), les autres en chacal, en caméléon etc. La chamelle fut
transportée au ciel. Depuis lors, les Touaregs ne mangent pas
I’ourane qu’ils regardent comme leur oncle maternel®.

Le Scorpion est appelé tantot 1agherdami (scorpion), tan-
tot 1azzeit (palmier). Un jeune homme, Amrot (Antares) veut
monter sur le palmier ; mais, arrivé a mi-hauteur de 1"arbre, 1l
apercoit de belles jeunes filles, 7Tibaradin, vétues de i 'aoulis
rouges, venant de la mare (7esdhak), 1l reste a mi-hauteur pour
les contempler®.

D autres constellations ont un nom, mais aucune légende
ne s’y rattache. La Voie lactée se nomme a Bougie ajgou u ti-
gnaou poutre du ciel ; chez les Touaregs, Mahellaou. Les étoiles
e, 0, 1 du Grand Chien sont appelees [farakraken (bruit d’ un
eventail ou d’ un oiseau) et B, Aouhem, le petit de la Gazelle ; o
et o du Navire sont la Richesse (7endfalet) et la Pauvrete (76:z-
zert) ; Aldebaran se nomme Kdkoyvodh et Canope, Ouadit®.
Les Africains (Afr1) passaient du reste dans 1" antiquité pour étre
tres versés dans la science des horoscopes, et particulierement
Septime Sévere, comme on le voit par un mot qui lu1 est attri-
bué. Parlant de son fils Géta a Juvénal, prefet du preétoire, 1l lu
disait : Il est étonnant que notre fils Géta doive étre divinise, sa
constellation n’ayant a mes yeux rien d’ impenal (Spartien, Vie
de Geta, § 2, dans " Histoire auguste).

Lenomdel arc en ciel, chez quelques tribus berberes, nous
aconserve latrace d’unmythe. S1al’Oued Rir’, on 1 appelle abe-
chchi etenharakta, abeggas (laceinture), en zouaoua, 1l senomme
thislith b ouanzar ; chez les Bot’ioua d’ Arzeu, thisrith n ounzar ;
chez les B. 1znacen, thaslit nounzer, qu signifie « la fiancée de
la Pluie », et chez les Be1 Menacer, taslith n oujenna, « iancée
du ciel ». La plue, Anzar est donc considerée comme un étre

(1) Benhazera, Six mois chez les Touaregs, p, 60, 61.
(2) Duveyrier, op. laud., p. 425.
(3) Duveyrier, op. laud., p. 426.

www.djurdjurakabylie.info



18 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

masculin. Dans le Jurjura, les enfants kabyles, en temps de sé-
cheresse, vont de maison en maison en chantant :
Anzar ! Anzar !
O Dieu, abreuve-nous jusqu’a la racine'’.
Au Mzab, les enfants chantent en dépiquant le grain :
Donne-nous, 6 Dieu, I’eau d’ Anzar'?.

Dans un conte populaire de Ouargla, Amzar (= Anzar) est
personnifie”. L’arc-en-ciel est par conséquent regardé comme la
fiancee de la pluie. Ce mythe n”est pas sans rapport avec la manie-
re dont on provoque la pluie chez certaines populations berberes et
arabes du Maghrib. A Ain Sefra, a Tlemcen, a Mazouna, on prend
une cuiller en bois (en kabyle aghendja) qu’on habille avec des
chiffons, de maniere a en faire une sorte de poupée représentant
une fiancée ou une mariee, appelee Ghondja, que 1’'on promene
solennellement aux tombeaux des marabouts locaux. en chantant
des couplets quu varient suivant les localités. Ainsi celui-ci :

Ghondja ! Ghondja a découvert sa téte.

O mon Dieu, tu arroseras ses pendants d oreilles ;
L’ep1 est altére ;

Donne-lu1 a boire, 6 notre Maitre'.

A Tit, dans les oasis du Touat, pendant lasécheresse, les gens
sortentduqcar, hommes, femmes, garcons etfilles. Ils prennentune
cullleredebois etl’habillent de vétements féminins. Unejeunefille
la porte et les gens repetent : O cuiller! 6 prairie ! (Ar ‘endja — ia
merdja) ; Seigneur, ameliore le temps delachaleur!6 Seigneur! au

(1) Ben Sedira, Cours de langue kabyle, Alger, 1887, m-8, p. XCVIII,
note 1. Ct. Masqueray, Inscriptions imédites d’Auzia. Bulletin de correspon-
dance africaine, .1, 1882, p. 11-12.

(2) De Motylinski, Le dialecte berbere de R dames, Paris, 1907, 1n-8., p. 147.

(3) Biamay, Etude sur le dialecte berbére de Ouargla, Paris, 1908, in-
3, conte 1X, p. 247-249.

(4) Ct. A. Bel, Quelques rites pour obtenir de la pluie en temps de
secheresse chez les Musulmans Magribins, Recueil de mémoires et de textes

imprimes en ["honneur du XIVe Congres des orientalistes, par les Profes-
seurs de I’Ecole des Lettres, Alger, 1905, n-8, p. 49-98 ; Doutte, Magie et
Religion dans I’ Afrique du Nord, Alger, 1909, p. 584-586.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 19

nom du Prophete ! Déja dans son apologétique, § XXIII. Tertul-
lien donne a la Virgo Ceelestis le titre de Pluviarum Pollicitatrix.
Chez les Guanches, le fonds de la cérémonie pour provoquer la
pluie consistait a faire jetiner les hommes et les troupeaux et
méme, a Ténérife, les petits qu’on séparait de leurs meres et
dont les cris devaient émouvoir le ciel’. C’était aussi un don
de certains magiciens. Un historien de I’antiquité nous raconte
comment chez les Berberes, une armee romaine, commandeée par
Hosidius Geéta, successeur de Suétonius Paulinus faillit mourir
de soif dans les sables a la poursuite des rebelles et de leur chef
Subulus. Un indigene allie persuada au genéral romain d avoir
recours aux incantateurs et a la magie, affirmant que souvent un
parell moyen avait amene de 1’eau en grande quantite. Cette fois
encore, le procede réussit, mais nous 1gnorons eu quoi il consis-
tait (Dion Cassius, Histoire romaine, 1. IX, ch. 9).

A ces divinités, 1l faut joindre celles que nous a fait connai-
tre 1"épigraphie latine, mais sur les attributions et la nature des-
quelles nous ne sommes pas fixés. Ainsi nous avons des dédica-

ces aux Dieux Maures sur divers points de 1" Afrique du Nord :
a Cherchel (C. I L., 9327) ; pres de ’'Oued Marcouna (C. 1. L.,

2639) ; pres de 1'Oued Tezzoulet (C. 1. L., VIII, 2640) ; a Lamo-
riciere (C. 1. L., VIII, 21720} ; a Henchir Remdan en Tunisie (C.
[ L., VIII, 1442) ; aux Dieux Maures sauveurs et au Génie de
Satafis a Ain Kebira (C. 1. L., VIII, 20251). Ces Dieux Maures
sont-1ls les ro1s divinisés dont 1l sera parle plus loin 7 La chose est
possible, mais rien ne vient I’ affirmer ; ains1 Autiman, associé a
Mercure dans une inscription de Lambese (C. 1 L., VIII, 2650)
et qu on a comparé au Mastiman de Corippus (Johannide, V1II,
306-307), que quelques-uns prenaient pour le dieu de la guerre®™ .
D’autres Maures voyaient en lu le Jupiter Teenarius qu’on a

(1) Viera, d’apres Espinosa, ap. Parker Webb et Sabin Berthelot, His-
toire naturelle des iles Canaries t. 1, part. 1 p. 173 ; Verneau, Cing années de
sejour aux iles Canaries, p. 92-93.

(2) Ct. G. Mercier, Les divinités libyques, p. 1.

www.djurdjurakabylie.info



20 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

proposé de corriger en Jupiter Tartarius correspondant au Dis
Severus de I'inscription latine (C. 1. L., VIII, 9018)" et a qui on
immolait des victimes humaines en temps de peste (Johannide,
VIII, 307-309). On peut rapprocher ce passage de celu1 ou Pline
I’ Ancien (Histoire naturelle, V, 8) nous dit que les Augiles n”ad-
mettaient que les dieux infernaux, ou, surtvant Pomponius Mela,
les Manes (De situ orbis, 1, 8). Aulisva était adoré dans la région
de Tlemcen, comme le montrent deux inscriptions trouvées a
Agadir (C. 1. L., VIII, 9906, 9907) et une autre a ‘Ain Khial (C.
[ L., VIII, 21704). Je ne crois pas necessaire d insister sur Kau-
tus Pates, nom dont la lecture dans une inscription de Khenchela
n’est rien moins que sure, non plus que sur Kaub, mentionné
dans le Chettaba. Une inscription de Henchir Matkides (C. 1
L., VIII, 16749) semble indiquer cinq dieux du pagus de Ma-
oifa : elle est dédiée a Masidenis, Tikikvae, Sugganis, Iesdanis,
qui avaient des statues. Une autre, a Sid1 Yousof (C. I. L., VIII,
18809) mentionne un locolo (locoloni deo patrio). Cette épi-
thete de Deus patrius est donnée a Baliddir ou Baldir, dans les
inscriptions qui le nomment : a Guela’at bou Sba’ entre Bone et
Guelma (C. 1 L., 5279), a Sigus (C. 1. L., VIII, 19121, 19122,
19123) : est-ce le méme que le Genius patrius dont un prétre fut
enterre a Zettara (Kef Bezioua) ? Un autre Deus patrius, qui avait
des prétres, est signalé a Henchir el Bez (C. 1. L., VIII, 12003).
Ce nom de Baliddir, ou du moins son second element iddir est-
1] berbére comme 1’a soutenu M. G. Mercier® qui le traduit par
« le Dieu vivant » ? La principale objection viendrait de ce que
ce nom serait hybride, compose de punique et de berbere. On
I’a rapproché aussi, mais sans grande vraisemblance, de celu
d” Abbadir1 Sancto"”, mentionné dans une inscription de Miliana
(C. 1 L., VI, 21481) et compteé parmi les divinites puniques par

(1) Partsch, Die Berbern in der Dichtung des Corippus, p. 16.

(2) Les divinités libyques, p. 8-12.

(3) Schmadt, Cagnat et Dessau, /nscriptionum Mauritaniae latinarum
supplementum, Berlin, 1904, in-fol., p. 2028.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 21

S. Augustin (Ep. XVIL 2). Priscien (VIL, 313) donnait le nom
d’ Abbadia au bétyle avalé par Saturne.

Mais quel que soit le sens donné a Iddir, 1l ne parait pas
qu’on puisse en faire un dieu supréme de I’ Afrique septentrio-
nale. Peut-étre s’était-1l produit, sous 1I'influence romaine et a
son 1mitation, un mouvement qui dégagea un des dieux locaux
et le placa au-dessus des autres, au moins pour la Mauritanie ;
c¢’est ce que sembleraient indiquer deux inscriptions, dont 1"une,
a Bougie est dédice Numini Mauretaniae et Genio Thermarum
(C. I L., VIII, 8926) et une autre a Ain Kebira, Numini Maur
aug. (C. I L., VII, 2052). M. Halevy a cru voir ce dieu supréme
dans Iolaos mentionné, a ce qu’il dit, dans le traité entre Cartha-
ge et le Sénat romain et qu’il croit avoir retrouve dans une ins-
cription libyque'’. La lecture de ces dernieres est trop peu stre
et d ailleurs Iol est un dieu punique. S1 I'on en croit les Espa-
onols, les Guanches auraient eu, au moment de la conquéte des
Canaries, un dieu supréme. Viana™® rapporte qu’ils adoraient un
seul dieu, infini, tout-puissant, juste, clément, appelé en leur lan-
gue Hucanech, Guayaxarax (nomme par Viera Achguoyaxiraxi
« le conservateur du monde »), Acucanac (nomme par Galindo
Achucana), Menceito, Acoron, Acaman, Acuhurajan (nomme
Achahurahan et Achxurahan par Viera, Achahuaban par Ga-
lindo), epithétes signifiant « tout-puissant, protecteur et créateur
de tout étre, sans principe et sans fin, cause des causes ». Le sens
de ces mots n’a pu se retrouver en berbére sauf pour Acoron et
Acaman qui signifient « le grand » et « le ciel ». Les noms guan-
ches transmis par les Espagnols sont trés fortement altéres, ce
qui s’explique par des fautes graphiques et par I'ignorance, ou
ctaientles ecrivains, delalangue parleée aux Canaries. Ainsi.Acha-
man donné par Viera, avec le sens de « Dieu supréme » est plus

(1) Essais d’épigraphie Libyque, Paris, 1874, 1n-8, p. 157-1358.
(2) Antiguedades de las Islas Afortunadas, p. 19 ; de Goldberry, Frag-

ments d’un voyage en Afrique, Paris, an X, 1n-8, t. I, p. 90 ; Parker Webb et
Sabin Berthelot, Histoire naturelle des lles Canaries, t. 1, part. 1, p. 170.

www.djurdjurakabylie.info



22 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

correct qu’Acaman et parait apparente au touareg aouelimmiden
aochina «le ciel » (cf. guanche de Tenerife achano, année) ; 1l se
rattache a la racine G N qui a donneé en zouaoua thignouth nuage
et igenni, ciel, et dans d autres dialectes ajenna et ijenni avec le
méme sens. Mais on ne saurait accorder une confiance entiere
a Viana chez qui se manifeste la tendance a reconnaitre chez
les Guanches une doctrine semblable au Christianisme avec un
dieu supréme et un démon. Il dit méme que jamais 1ls ne crurent
a une 1dole, n1 n"en adorerent et qu’ils ne vénererent qu’un seul
Dieu. M. Chil y Naranjo restreint cette assertion aux naturels de
Lanzarote'”. Le méme auteur a relevé des données inexactes de
ce genre'”, et du reste, 1’assertion est démentie par la découver-
te, au XIVe siecle, d'1doles a la Grande Canarne®® et I’adoration
de celle qui représentait une femme nue dans un édifice appelé
Tirma'¥. Au dire de Viera, le dieu des hommes se serait appelé a
I"1le de Fer Eraoranhan (Eraorangan d”apres Galindo) ; 1l aurant
s1iége avec Aroreyba, déesse des femmes, sur les deux rochers de
Bentayga, appeles encore aujourd hwm Santillos de los Antiguos.
Apres leur conversion au christianisme, les naturels de 1'1le de
Fer adorerent Jésus et Marie sous les noms d’Eraoranhan et de
Moreybo™. Le dieu supréme, au dire d’Espinosa, aurait créé
["homme de la terre et de 1’ eau, tant les hommes que les femmes
les troupeaux leur avaient €té donnés pour se nourrir. Ensuite,
1l créa plus d’hommes, mais 1l ne leur donna plus de troupeaux.
Comme 1ls en demandaient, 1l leur répondit : Gardez ces autres,
et 1ls vous nourriront. Cette derniere classe d’étre créés se com-
posaitdes Achicaxac, paysans, tandis que la premiere comprenait

(1) Estudios historicos de las Islas Canarias, t. 1. Las Palmas, 1n-8,
1876-1879, p. 427-428.

(2) Chil y Naranjo, op. laud., p. 517-518.

(3) Verneau, Cing ans de séjour aux iles Canaries, p. 88-90.

(4) Bernaldes ap. Parker Webb et Sabin Berthelot, Histoire naturelle
des iles Canaries, t. 1, part. I, p. 170.

(5) Parker Webb et Sabin Berthelot, op. Laud., t. 1, part. I, p. 168.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 23

les nobles, Achimencei, et les chevaliers Cichiciquitzo™".

Cette liste de divimités pourrait étre accrue, s1 nous avions
les noms indigenes de celles dont les Grecs et les Latins font
mention, mais en les asstmilant aux leurs ; quelquefois méme
les Berberes sont allés plus loin et 1"assimilation est devenue un
emprunt fait par eux. Toutefois, 1l me parait inutile de m’ arréter
sur le roman mythologique bati de toutes pieces sur les Amazo-
nes, les Atlantes et leurs rois, Ammon etc., qui termine le Ille
livre de la Bibliotheque historique de Diodore de Sicile. Il n’a
absolument rien de commun avec les traditions et les coutumes
religieuses des Berberes. Hérodote (Histoires. 1. 11, ch. 50) nous
dit que ce sontles Libyens qui ont révélé Poséidon ; que nul avant
eux n’avait prononce son nom et qu’ils I’ avaient toujours honoré
comme un Dieu. Ampélius (Liber memorialis, ch. IX) nous parle
d’un cinquieme Apollon, né en Libye (Gourzil 7). Mais la plus
célebre de toutes ces divinités est Athéné Tritogénis, née, suvant
Hérodote (Histoires, 1. IV, ch. 180), Pomponius Mela (De situ or-
bis, 1.1, ch. 7) et Pausanias (Description de la Grece, 1. 1, ch. IV)
de Poséidon et de la nymphe du lac Tritonis. Ce n’est pas le lieu
d’étudier 1c1 le personnage de Triton comme 1" ont représenté les
monuments grecs”, mais Hérodote mentionne des rites pater-
nels que les Vierges des Auses exécutaient en 1’honneur d’une
déesse indigene, par conseéquent berbere, et qui n’ etait autre que
celle appelée Athéne par les Grecs. « Le jour de la féte annuelle
d’ Athéne, les vierges se rangent en deux bandes combattant les
unes contre les autres a coups de pierres et de batons. Celles
qui meurent de leurs blessures sont reéputées fausses vierges.
Avant le combat, celle qui est reconnue pour la plus belle est or-
née d’un casque corinthien et d’une armure grecque ; on la fait

(1) Alonso de Espinosa, The holy image of your Lady of Candelaria L.

I, ch. 8, trad. par Markham, The Guanches of Tenerife, Londres, 1907, in-8.

(2) Ct. Vater, Triton und Euphemos, Saint-Pétersbourg, 1849, 1n-8 ;
Tissot, De Tritonide lacu, D1jon, 1863, 1n-8 ; Escher, 7riton und seine Bekdm-
pfung durch Heracles, Leipzig, 1890, 1n-8.

www.djurdjurakabylie.info



24 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

monter en outre sur un char et on la promene autour du lac. »
Les Grecs expliquerent cette coutume comme un souvenir de la
lutte que se livrérent Athene, elevée chez Triton et Pallas, fille
de ce demier, et dans laquelle elle périt (Apollodore, Bibliothe-
que, III, 12). Cet usage aurait encore existé au temps de Pom-
ponius Mela, a moins qu’il n’ait ssmplement copié Hérodote.
Ce dernier pensait qu’avant le casque et le bouclier grecs, elles
portaient des armes égyptiennes (Histoires, 1. 11, ch. 276).

Une mscription latine trouvée a Ain Goulea en Tunisie (C.
[ L., VIIL, 15247) et une autre a Henchir El Matna (C. I L., VIII,
15378) mentionnent une dédicace a un dragon (Draconi augusio).
Peut-&tre cette divinité est-elle a rapprocher du serpent de bronze
a téte dorée que les paiens adoraient a Tipasa, sur la colline des
Temples, et que, au Ve siecle, sainte Salsa jeta a la mer, ce qui
causa son supplice. Il n’est pas certain que ce soit un reste du
culte d’Eschmoun'®, et le résumé de la passion de sainte Salsa
n’est pas probant a ce sujet®. Toutefois, rien ne démontre que le
culte du serpent ait jamais éte indigene chez les Berberes.

D’un autre coté, le panthéon berbere a pu s enrichir grace a
[’apothéose des rois, du moimns au temps de I'indépendance. On
connait la phrase de Minucius Felix : Ef Juba, Mauris volentibus,
Deus est (Octavius, ch. XXIII). Une mscription latine (C. 1 L.,
VIII, 17159) est précisément consacrée a Juba et au Genie Vani-
suensis a Tassammert®. De son coté, Tertullien disait : Unicui-
que etiam provinciae et civitate deus est... et Mauritaniae reguli
sui (Apologetique, ch. XXIV). On a trouve a Bougie un fragment
d’inscription dédiee au ro1 Ptolemeée, fils de Juba (C. 1. L., VIII,
9127) ; un autre aAlger (C. 1. L., VIII 9257) ; a Cherchel, au Génie
duro1 Ptolémeée (C. I. L., VIII, 9342). Peut-étre est-ce un culte ré-
trospectif qui déterminales habitants de ThubursicumNunudarum

(1) Ct. Escher, Triton und seine Bekdmpfung, p. 79. A. J. Remach, Ifanos et
l'inventio scuti dans Rev. de I'hist. des Relig., mars-avril 1910, p. 198-201.

(2) Ct. Gsell, Tipasa, Rome, 1894, p. 310-311.

(3) Gsell, Recherches archéologiques, p. 1-3.

(4) Ct. Gsell, Recherches archéologiques, p. 286-287.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 23

(Khamissa) a consacrer comme une divinite Hiemsal, fils de
Gauda (C. L L., VIIL, 7* (17159), ce qui explique I’hommage
rendu a Gulussa, ro1 de Numudie, fils de Masinissa (C. I L.,
VIII, 7*) d’apres deux inscriptions traitées de fausses avec une
légereté malveillante par Mommsen qui dut ensuite se rendre
a 1’évidence et confesser son erreur'’. Mais 1l est probable que
I” Afrique swmvit I’exemple donne par Rome pour I apotheéose des
empereurs, comme on peut le reconnaitre par ce rapprochement
fait par Lactance : Hac scilicet ratione Romani Caesares suos
consecraverunt et Mauri reges suos... et plus loin : Singuli po-
puli... summa veneratione coluerunt ut Aegyptii Isidem, Mauri
Jubam (Migne, Patrologia latina, t. VI, col. 194) ; Pomponius
Mela (De situ orbis, 1. 1, ch. 6) avait constaté le fait : « Les ha-
bitants des rivages de 1" Afrique, depuis les colonnes d'Hercule,
ont adopté en tout point nos maeeurs et nos usages, si ce n’est que
quelques-uns ont conservé leur langue primitive, ainsi que les
dieux etle culte de leurs ancétres ». Cette remarque de Pomponius
Mela est confirmée par 1bn Khaldoun : « Il arriva que, de temps
a autre, les Berberes professaient la religion des vainqueurs, car
des nations puissantes les avaient soumis » (Kitdb el ‘Iber,t. V1,
p. 106). Faut-1l ajouter que Septime Severe, Africain d’origine,
ctait regarde comme un dieu par les Africains (Histoire Auguste,
Vie de Septime Sévere, ch. XIII). C’est ce qui explique I'immen-
se quantité d’inscriptions en 1’honneur de divinités adoptées,
et non pas méme assimilées, par les Berberes qui prenaient les
dieux de Rome apres ceux de Carthage : Jupiter, Junon, Pluton,
Pallas, Vénus, Apollon, Diane, les Nymphes, Neptune, Mercu-
re, Silvain, Bellone, Céres, Hercule, Minerve, Mars, Esculape,
les Dioscures, Tellus, Hygie etc. et méme les divinités orienta-
les comme Mithra, Malagbel, Mater Magna, Jupiter Doliche-
nus, Jupiter Heliopolitanus, Isis, Sarapis. 1l faut y joindre Bac-
chus-Liber, car ¢’est par erreur qu’on a cru retrouver le nom de

(1) Ct. Masqueray, Les Additamenta ad Corporis volumen de M. Sch-
midt, Bulletin de correspondance africaine, 1885, Alger, 1n-8, p. 161-163.

www.djurdjurakabylie.info



26 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

Bacchus par une fausse lecture du nom de Yakouch qui est d’ori-
gine berbere'’, et la traduction d’une épithéte arabe qui n’a rien
de commun avec Dionysos. L'existence de vignes en Afrique
ne justifie nullement les hypothéses dans lesquelles s’est aven-
turé M. Lefébure'® et aprés lut M. Bertholon®. Mais 1l est a peu
pres impossible de faire le départ entre les adorateurs, colons ou
soldats romains, soldats étrangers, habitants d’origine punique,
meétis de Berberes et de Phéniciens ou de Latins, ou enfin de
Berberes purs.

Peut-étre faut-1l attribuer aux Berberes, a cote du culte de
leurs rois celu1 de personnages analogues aux demi-dieux de
I’antiquite et dont la naissance et la taille gigantesque forment le
sujet de diverses Iégendes. Ils racontaient en effet que la sceur de
Ya’la ben Moh’ammed el Ifreni donna le jour a un fils sans avoir
eu commerce avec un homme, s’étant baignée dans une source
d’eau chaude ou les bétes feroces allaient boire et ayant congu par
I"effet de la bave d’un lion : L'enfant fut nommé Kelmdrn ibn al
Asad (fils de lion) et on rapporte de lur des traits extraordinaires.
Ibn Khaldoun ajoute que les Berberes racontent un s1 grand nom-
bre d’histoires de ce genre que s1 on les mettait par écrit, on en
remplirait un grand nombre de volumes'”. C’est a des croyances
semblables, adaptées a des traditions grecques ou juives, qu’il
faut rattacher la legende de la decouverte du corps d” Antee, qui
ne mesurait pas moins de soixante coudées, comme Sertorius le
constata, au dire de Gabinius, dans son Histoire romaine, lorsqu’il
fit ouvrir pres de Legna en Mauritanie le tombeau de ce geant, de
qui pretendait descendre Juba par son fils Sophax (Strabon, Géo-
graphe, 1. XVIL, IIL, § 8 ; Plutarque, Vie de Sertorius, ch. IX). Est-
ce un souvenir de ce genre qu’on peut relever dans 1’hymne VIII

(1) Vorir plus loin, p. 30.

(2) La politique religieuse des Grecs en Libye, Alger, 1902, 1n-8, p. 22-38.

(3) Essai sur lareligion des Libyens. Revue Tunisienne, janvier 1909, p. 31-32.

(4) Kitab el ‘Iber, t. VI, p. 106. Ct., sur des traditions de ce genre,
Lucina sine concubitu, ap. Van Gennep, Religion, moeurs et légendes, Paris,

1903, in-8, jés.. p. 14-25.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 27

du Peristephanon de Prudence, quand 1l dit que Tingis possede
les monuments funéraires des rois Massyliens'”. De nos jours
encore, les habitants d” Arzilla au Maroc montrent sur une roche
I’empreinte d’un pied gigantesque, trace de leur ancétre'”. Un
autre géant, que les traditions juives et musulmanes se sont ap-
proprie sous le nom de Sidi Oucha’ (Josue) est enterre au bord
de la mer, chez les Ben1 Cha’ban, dans la région de Nedromah.
Une rangée de pierres marque la longueur du corps qui dépasse
le mur de la goubbah ou se trouve son tombeau et vient finir
dans une sorte de 4 ‘aouitah® .

Parmi les étres fabuleux dont le culte se conserva bien apres
la conversion de I’1slam, 1l faut mentionner une catégorie de ge-
nies (ue nous ne connaissons que par le nom arabe de Chamdrikh,
au Xle siecle de notre ere, chez les Benou Oursifan. « Quand 1ls
veulent entreprendre une guerre, 1ls immolent une vache noire
aux Chamarikh qu sont leurs satans et 1ls disent : Voila un sacri-
fice pour les Chamarikli. Quand 1ls vont le matin au combat, 1ls
observent jusqu’a ce qu’ils voient un tourbillon de poussiere et
disent : Les Chamarikh, vos amis, viennent a votre secours. Alors
1ls chargent avec la certitude de triompher. Ils prétendent que ja-
mais cela ne leur a fait défaut et leur foule ne se cache pas pour
y croire. Quand 1ls donnent I’ hospitalité a un hote, 1ls mettent de
cote leur nourriture par les Chamarikh et soutiennent que ceux-
c1 mangent ce qu on leur a réservé. Dans tout cela, 1ls se gardent
de prononcer le nom de Dieu ». Les historiens arabes nous ont
conserve le souvenir des genies familiers de la Kahinah, Dihya,
fille de Tabet (?) de la tribu des Djeraouas qui résista longtemps et
avec succes aux Musulmans et les chassa méme de 1'Ifriqya. Ce
sont ces demons familiers qui lu1 annoncerent la victoire finale des

(1) Magne. Patrologia latina, t. LX, Paris 1862, col. 364. Le commen-
taire de D. Ruinart, Acta primorum martyrum sincera, Amsterdam, 1713,
-4, p. 469, note 11, reconnait son mcertitude.

(2) L. de Campou, Un empire qui croule, Pans s. d., n-18, jés., p. 233.

(3) Ct. R. Basset, Nedromah et les Traras, Paris 1901, 1n-8, p. 76-77.

(4) El Bekn, Description de I'Afrique, p. 188-189.

www.djurdjurakabylie.info



238 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

Arabes et la determinerent a envoyer ses fils se livrer a eux avant
la supréme bataille ou elle succomba'’. Cette faculté prophéti-
que est encore rapportée par Procope (De bello Vandalico, L 11,
ch. 8) : lors de I’expédition de Bélisaire contre les Vandales, les
Maures, craignant qu’il ne leur en résultat quelque dommage,
eurent recours aux prédications des femmes. Apres quelques cé-
réemonies, elles predirent I’avenir comme les anciens oracles. Au
milieu du Xe siecle de notre ere, chez les Ghomara du Maroc,
Tangrit, tante de Ha-Mim, et Dadjdjou, sceur de ce dernier, qui
fonda, comme on le verra plus loin, une religion particuliere,
étaient des devineresses renommeées et la croyance en la pre-
miere faisait partie du Qoran de son neveu'®. Procope ne nous
a pas fait connaitre les cérémonies préparatoires employées par
les femmes des Maures pour la vaticination, mais la pratique
sutvante a cours chez les Touaregs a El Esnam pres de Ghada-
mes. « Pendant 1’absence des hommes, les femmes parées de
leurs plus beaux vétements vont se placer aupres des tombes des
Zahbdr (de I”arabe Djabbdr, géant) qu’ils (les Touaregs) croient
de race antérieure a la leur et elles évoquent le génie qui les ren-
seignera. Son nom est Adebni (le tombeau lui-méme se nomme
Adebni) ; 1l leur apparait sous la forme d’un géant, avec des
yeux comme ceux d un chameau et 1l leur donne les renseigne-
ments demandeés. Les femmes, pour cette consultation, doivent
eviter de porter sur elles quoi1 que ce soit en fer ou en acier, fit-
ce une aiguille®”. La méme cérémonie a lieu dans 1" Air, mais de

(1) Ibn Adzari, Histoire de I’Afrique et de ['Espagne, éd. Dozy, Lei-
den, 1848-51, 2 vol. in-8, t. I, p. 22 ; Ibn Khaldoun, Kitab et ‘Iber,t. VI, 109-
110 ; t. VIL, p. 9 ; Et Tidjam, Voyage, tr. Rousseau, Paris, 1863, in-8, p. 65 ;
Vovage de Mouley Ahmed, ap. Berbrugger, Voyages dans le Sud de I’Algérie,
Paris, 1846, in-4, p. 236, 237.

(2) El Bekni, Description de I’Afrigque, p. 100 ; Ibn Ab1 Zer’, Roudh
el girtas, ¢d. Tornberg, Upsala, 1843-1846, 2 vol. in-4, t. I, p. 62 ; Ibn Khal-
doun, Kitab el ‘Iber,t. VI, p. 216.

(3) Duveynier, Les Touaregs du Nord, p. 415: Sahara algérien et Tuni-
sien, Par1s 1905, p. 203 ; Ben Hazera, Six mois chez les Touaregs, p. 63.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 29

nuit". « Sur les flancs d’un ghour qui domine 1’Oued Aoud;i-
dit, dans le nord du Sahara, on trouve de grandes tombes analo-
gues a celles qui existent sur les pentes rocheuses de Tabelba-
let. Elles ont la forme d’une ellipse, dont le grand axe, orienté
est-ouest, varie entre 20 et 45 metres. Les contours sont formes
d’amoncellements de pierres de moyenne grosseur. Les Toua-
regs Azger attribuent ces sépultures a une race antérieure. Lors-
qu une femme a un ami, un parent ou son fiance éloigné d’elle
pour une cause quelconque, s1 elle va se coucher au milieu du
jour dans une de ces enceintes de pierres, elle est certaine d’y
obtenir des visions, d’y recevoir des esprits, des nouvelles de
[”absent. Les Touaregs prétendent aussi que ces tombes renfer-
ment des trésors »*#. Mais, quoi qu’en dise Procope", le don
de propheétie etait egalement accordé aux hommes chez les Ber-
beres. Pour n’en citer que deux exemples, chez les Kotama, le
devin Feilaq prédit, a I’occasion de leurs guerres civiles, qu’ils
verralent la vraie guerre quand viendrait chez eux 1’Oriental, a
la mule blanchatre. Cette prédiction fut rappelée par un maitre
d’école al’arrivee du da’1 *Abd Allah, le missionnaire fatimite
monté sur une mule blanche (Ibn ‘Adzari, I, 120). De méme
les devins avaient annonceé que, dans une nation du Maghrib,
lorsqu’aurait lieu la conjonction des deux planetes supérieures,
un ro1 s eleéverait qui changerait la forme de la monnaie. Malik
ben Ouahib persuada a 1"émir lemtouna “Ali ben Yousof que
¢’ etait le Mahdi Ibn Toumert que désignaient cette prédiction
et les vers populaires :
Mets-lu1 les entraves aux pieds,
Sinon, 1l te fera entendre le tambour.
(Ibn Khaldoun, VI, 238.)
Il faut encore signaler la croyance aux ogres qui jouent un

(1) E. von Barry, Ghat et les Touaregs de ['Air, Paris, 1898, 1n-8, p.
187-188.

(2) Foureau, D 'Alger au Congo, Par1s. 1902, 1n-8, p. 65-66.

(3) Ct. Doutte, Magie et religion dans I’ Afrique du Nord, p. 31-33.

www.djurdjurakabylie.info



30 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

rble important dans les contes populaires des Berberes, mais
1l faut prendre soin d’écarter ce qui est di a I’emprunt, étant
donnée la facilité avec laquelle les contes voyagent. Cependant,
on peut trouver les traces de 1’originalité de quelques-unes de
ces traditions. Chez les Fadhilah et les Benou ‘Aqidan, tribus
berbéres a I’ouest de I’Egypte, on racontait que fréquemment
la fille nouvellement née changeait de forme, prenait celle d’ un
ogre (ghoul) ou d une si’lah et se jetait sur les gens jusqu’a ce
qu’on la liat et la garrottat (El Bekri, p. 4). L’auteur arabe cite
méme un témoin oculaire de ce fait ! C’est la donnée d’un conte
modermne recueilli a Ouargla : Histoire d’'un pere et de sa fille
['ogresse'’, et le fond d’une accusation portée contre les Oulad
Settout (les fils de la mégere), tribu du Rif, réputée pour son
penchant au brigandage. « A 'origine, on voyait Settout leur
mere parcourir avec ses trois enfants un territoire encore désert,
dévorant les gens et nourrissant ses petits de chair humaine. On
ne savait d’ou elle venait ; on ne lur connaissait aucun male,
ogre ou homme, ce qui fit dire plus tard que les Ouled Settout
n’avaient pas de pere. Apres avoir désole la contrée pendant de
longues annees, elle disparut subitement ; on ne la revit plus.
Mais ses petits resterent dans le désert de Garet : 1ls furent la
souche des Quled Settout actuels®. » Les noms par lesquels les
ogres sont désignes sont, pour la plupart, d origine berbere. Si
I’on en rencontre qui1 sont venus de 1’ arabe, comme ghoul/ ou zel-
louma, ailleurs, dans le Rif marocain, dans les K’¢our, a Ouar-
ola, on trouve amza, chez les Ben1t Menacer amez, au féminin
thamzat ou tamzat, qui dérive de la racine M Z, saisir, prendre ;
chez les Zovaouas aouaghzeniou. L’ ogresse porte aussi le nom
de taghouzant en chelh’a du Tazeroualt, de fserial en zouaoua.
Mais, dans les contes, 1l s est fait un mélange confus de tradi-
tions relatives aux anciens habitants du pays, paiens ou chrétiens,

(1) Biamay, Etude sur le dialecte berbere de Quargla, p. 255-257.
(2) Mouliéras, Le Maroc inconnu, t. 1, Oran, 1895, in-8, p. 183.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 31

désignés aussi sous le nom de Djohala (en arabe, 1gnorants) et
de celles qui ont les ogres pour objet, en sorte que les uns sont
souvent pris pour les autres.

Quelles étaient les cérémonies dont se composait le culte
des dieux ? Nous sommes réduits a des conjectures, au moins
en ce qui concerne les dieux purement berberes. Partout, en ef-
fet, ou 1l v eut rapprochement et assimilation, les cerémonies
furent celles des Phéniciens et des Romains et probablement,
sur quelques points, celles des Grecs. Préserves par leur 1sole-
ment, les Guanches avaient pu se constituer un culte particulier.
La facon dont ils pratiquaient la conservation des momues, par
exemple, confiée a une caste spéciale, prouve chez eux, a cote
de traits communs, un développement original, encore qu’ils
ne fussent pas arrivés a 1'1dée de I'immortalite de I’ame ou a
celle des récompenses et des peines futures'”. Viana cite une
caste de religieuses appelées Harimaguadas (var. Harimaguas,
Maguas) qu vivaient en commun, faisaient veeu temporaire de
virginite, instruisaient les enfants et, comme on 1’a vu plus haut,
assistaient a certaines cérémonies pour obtenir la pluie ; 1l était,
en ce cas, interdit aux hommes de les regarder'”. La maison
ou elles habitaient se nommait 7amogantin acoran, maison de
Dieu (en berbere tigimmi tin amoqran 7). En fait de cérémonies,
nous pouvons mentionner la consultation par le sommeil® ; il
en a éte cité plus haut des exemples auxquels on peut ajouter
celui-c1 : Dans 'antiquuté, les Augiles (de 1'oasis d”Aoudjila)
se couchaient sur les tombeaux et prenaient pour réponses les
songes qu’ils avaient pendant leur sommeil (Pomponius Méla,

(1) Alonso de Espinosa, The Guanches of 1enerife, t. 1, ch. IX, The
Mode of Interment, p. 40-41 ; Glas, The history of Canary Islands, p. 74
Vemeau, Cing ans de séjour aux iles Canaries, p. 79-84.

(2) Antignedades de las Islas Afortunadas, p. 22-23 : Gomez Escudero
ap. Chil y Naranjo, Estudios, . 1, 520, 521, 522, 526 ; Glas, The history of Ca-
nary Islands, p. 69-70 ; Verneau, Cing ans de séjour aux tles Canaries, p. 80,

(3) Ct. Doutte, Magie et religion dans I’Afrique du Nord, p. 410-416,

et les auteurs cités.

www.djurdjurakabylie.info



32 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

De situ orbis, 1. 1, ch. 8) ; ¢’¢tait également la coutume des Na-
samons (Hérodote, Histoires, 1. IV, ch. 172). El Bekn signale
toutefo1s un cas ou ce genre de divination n’était pas en rapport
avec les tombeaux ou les morts. C’était dans le Rif, sur les bords
de 1’Oued Laou.

Il faut parler aussi des fétes qu'on a justement appelées
saisonnieres et qui ont continué de marquer chez la plupart des
Berberes, les principaux changements de 1’année. On y a vu,
non sans raison, les traces d’un culte naturiste, auxquelles on
peut associer des restes de rites agraires. Elles semblent d”autant
plus anciennes qu’elles sont pratiquées sans I'intervention de
ministres spéciaux, qu elles ne sont point ceélébrées dans les
mosquees, mais pres des tombeaux des marabouts populaires,
qu’elles s’adressent a des formes invisibles et non a des per-
sonnalités sacrées. Les principales sont celle d’Ennair, décisive
pour toute 1’année ; celle de I” “ansera qui peut étre appelée la
féte de 1’eau, la féte de 1" “‘achoura etc. Mais 1l est a remarquer
que les traits quu caracterisent ces fétes, renaissance ou mort de
la végetation, purtfication par le feu et 1"eau, n’ont rien de parti-
culier aux Berberes et qu’on les trouve chez les populations les
plus diverses. Il suffira donc de les mentionner'"”.

On ne saurait affirmer que les traditions suivantes, bien
qu’ayant cours en Afrique, soient d’origine berbere. Pline I An-
cien nous rapporte que dans ce pays « personnen’entreprend quol
que ce soit sans avolr prononce auparavant le mot Afrigue, tandis
que dans d’autres pays, on commence par demander aux Dieux
leur bonne volonte (Histoire naturelle, LXXVIII, ch.V, § 2, repro-
duitpar Aulu Gelle, Nuits attigues, LXXVIIL, ch. V, § 2). Isidore et
Nymphodore, cités par le méme auteur (Histoire naturelle, VII, 2,

(1) Cf. tout particulierement sur ces fétes, Doutté, AMagie et religion
dans [’Afrique du Nord, p. 541-584, et parmi les sources citées, Destaing,
L Ennair chez les Beni Snous, Alger, 1905, 1n-8 ; 1d., Les fétes saisonnieres

chez les Beni Snous, Alger, 1907, 1n-8 ; Said Boulita, Textes berberes en dia-
lecte de I’Atlas marocain, Paris, 1909, n-8, p. 146-167.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 33

et reproduits également par Aulu Gelle, Nuits attiques, 1. 1X.
ch. 4) rapportent qu’il existait en Afrique des familles de fas-
cinateurs « qui, par la vertu de paroles enchantées, font périr
les troupeaux, sécher les arbres et mourir les enfants »". Mais
1l s agit bien des Berberes dans les exemples suivants : A Ta-
merna, dans le desert, entre Sabab et les montagnes de Targhin,
localite habitee par les Ben1 Geldin et les Fazanah, lorsqu’un
vol a été commis, les habitants tracent un écrit qu’ils se commu-
niquent les uns aux autres : le voleur est sur le champ sais1 d"un
tremblement qui ne cesse que quand 1l a avoue sa faute et resti-
tue ce qu'il a pris ; 1l ne recouvre de calme que quand on a efface
cet écrit (El Bekri, Description de ['Afrique, p. 10). Dans une
des montagnes des Medjeksa du Rif, vivait un magicien appelé
Ibn Kosyah : ce nom qui signifie /e fils (I’homme) du petit man-
teau etait évidemment un sobriquet emprunté a sa maniere de
proceder. Personne n’osait le contredire m1 désobeéir a ses volon-
tés : sinon, 1l retournait /e manteau dont 1l s’enveloppait et alors
une maladie frappait sur le champ cet homme ou ses bestiaux ;
s1 nombreux que fussent les opposants, 1l leur arrivait a tous
comme a lu. Il leur faisait méme accroire qu’un éclair brillait
sous ses vétements. Ses fils et ses descendants avaient herité du
méme pouvoir (El Bekri, Description de I’ Afrique, p. 201). Ega-
lement dans le Rif, chez les Ghomara, tribu des Ben1 Chaddad,
branche des Ou Halaourat, vivait un homme qui portait toujours
un sac rempli de tétes de bétes, de dents d’amimaux de terre et de
mer, enfilées dans une corde ; 1l s’en servait comme d un chape-
let ; 1l le passait au cou de celui qui le consultait, puis le secouait
et I"arrachait avec violence ; 1l se mettait ensuite a flairer chaque
piece une a une jusqu’a ce que sa main s’ arrétat sur I'une d’elles.
Alors, 1l répondait a la question qu’on lu1 avait adressée quelle
qu’elle fit, et annoncait, sans se tromper, la maladie, la mort, le
oain, la perte, la prospérite, le chagrin, etc. (El Bekn, Description

(1) Sur le mauvais ce1l dans les croyances plus récentes, ctf. Doutte,
Magie et religion dans I’Afrique du Nord, p. 317-318, et les auteurs cités.

www.djurdjurakabylie.info



34 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

de ['Afrique, p. 101). C était encore un Ghomara que ce Mousa,
fils de Salih, qui1 aurait existé avant I’hégire et de qui I’on avait
encore au XIVe siecle « des sentences fatidiques, rédigeées dans
la langue du pays et renfermant en grand nombre des prédic-
tions relatives a I’empire que les Zenatas devaient exercer dans
le Maghrib ». On citait, comme preuve de I'exactitude de ses
prophéties, [’accomplissement de celle qui annongait la dévas-
tation de Tlemcen : les maisons de cette ville devaient devenir
un champ labouré par un negre, au moyen d’un taureau noir
et borgne. L’évenement aurait eu lieu apres la destruction de
Tlemcen, entre 760 et 770 de 1’hégire, par les Mérinides. Mais
s1 quelques-uns le considéraient comme un prophete, d’autres
le tenaient pour un magicien ; en tout cas, tous lu1 accordaient
un pouvoir surnaturel (Ibn Khaldoun, Kitdb el ‘Iber, VI, 106,
276 : VII, 51). On trouverait encore, chez les écrivains arabes,
mention de personnages qui pratiquaient la magie, tels que Mo-
hammed El Kotami, ou ‘Omar et son fils “Abd Allah, chef des
Seksioua, mais cette expression doit s’entendre de la magie telle
qu’elle est comprise par les Musulmans, science d’ 1importation
et non d’origine indigene. La réputation des femmes berberes
comme sorcieres €tait déja établie dans 1'antiquité comme le
montre 1’anachronisme de Virgile qui fait consulter par Didon
une prétresse massylienne pour retenir Enée par ses artifices ma-
giques (Enéide, TV, 483-198, 504-521). De nos jours encore, les
femmes du Jurjura pratiquent des incantations, pour lesquelles
elles utilisent certaines plantes ; nous en avons un témoignage
dans une chanson populaire qui commence ainsi :

Salut sur to1, aubépine (id ‘mim) :

Les hommes t”’ont nommeée aubepine
Moi, je t"appelle le gaid qui commande ;
Transforme mon mari en dne'”

A qui je ferai porter de la paille.

(1) Les contes populaires berberes renferment de nombreux exemples
de metamorphoses, mais ce sont des emprunts.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 33

Les autres plantes nommeées sont les racines du palmier
nain (thagounsa), le jujubler sauvage (thazouggarth), le frut
des coniferes, pin, cedre ou sapin (azinba), le chéne vert (ker-
rouch)V.

11

On a remarqué que la majeure partie des Juifs du nord de
I” Afrique, exception faite de ceux qui a des époques bien connues,
furent chassés d’Europe par des persécutions, n’appartiennent
pas a la race israélite, et on les considere avec raison comme
les descendants de Berberes convertis au judaisme a 1’époque
romaine. Au temps d”Auguste, nous voyons des colonies juives
prospérer en Cyrénaique et en Libye et la sauvage insurrection
qui eclata ssmultanément, sous Trajan, a Chypre, en Babylonie,
en Egypte et en Cyrénaique et qui fut durement réprimée, n’em-
pécha pas le developpement des communautés juives, comme
on le voit par I'inscription d”une synagogue découverte a Ham-
mam El Enf (C. 1. L., 12457). Leur importance devint telle que
["Eglise catholique prit, pour empécher les relations entre chré-
tiens et yuifs, des precautions quu, sous les empereurs chrétiens,
devinrent bientot des mesures de rigueur, suspendues seulement
par le triomphe des Vandales et reprises avec la victoire de Bé-
lisaire et des Byzantins. Le proselytisme s’ exerca naturellement
dans les classes inférieures de la population et méme chez diver-
ses tribus berberes. Mais de quelle nature était ce prosélytisme
chez ces derniers ? Jusqu'ou étaient poussee les pratiques du
culte et I’observation des prescriptions de la lo1 judaique 7 Cest
ce que nous 1gnorons et 1’on ne saurait ajouter fo1 a un roman
de basse epoque qui n’a pas plus d’autorité que le Fath’ Ifrigya
par exemple, Les ecrivains arabes nous ont cité quelques tribus

(1) Hanoteau, Poésies populaires de la Kabylie du Jurjura, Paris,
1867, 1n-8, p. 308-312.

www.djurdjurakabylie.info



36 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

qui, a 'arrivée des Musulmans, €taient juives. Mais leurs ren-
seignements sont contradictoires. Ainsi, dans un passage, Ibn
Khaldoun mentionne parmu les tribus juives, les Djeraoua quu
habitaient 1" Aouras, les Nefousa, les Fendelaoua, les Mediou-
na, les Bahloula, les Ghiatha et les Fazaz dans le Maghreb el
Aqsa (Kitdb et lber, VI, 107). Mais on a vu que la Kahinah,
nom étranger chez les Arabes, avait, smivant la tradition, des
ogenies familiers. El Bekr1 (Description de ['Afrique, p. 9-10)
et Ibn “Adzdri (Histoire de ['Afrique et de [’Espagne, t. 1, 3),
tous deux antérieurs a Ibn Khaldoun, nomment comme chreé-
tiens les Nefousa, et les vestiges d’eéglises qui ont conserve leur
nom dans le Djebel Nefousa leur donnent raison. En outre Ibn
Khaldoun lui-méme, dit ailleurs (Kitdb et ‘lber, t. 1V, p. 12) que
les tribus des Fendelaoua, les Bahloula, les Mediouna et les po-
pulations du territoire des Fazaz professaient soit le magisme
(le paganisme), soit le judaisme, soit le christianisme. L’ empla-
cement ou s éleva la ville de Fas était habité par deux tribus
zénata : les Zouagha (Benou ‘I Khair) et les Benou Yarghoch ;

les uns pratiquaient 1'1slamisme, d autres le judaisme, d autres
le paganisme. Ces derniers avaient méme un temple a Chibou-
ba, ou se construisit plus tard le quartier des Andalous. Ibn Abi
Zer’ qui nous a conserve ce détail (Roudh el Qirtds, 1, 15) de-
signe les paiens par le nom de Madjous (mages) ; 1l appelle
naturellement leur temple une demeure du feu. Ce passage a
été reproduit par Ibn Khaldoun (Kitdb el ‘Iber,t. IV, p. 13). De
méme, le pays de Temsna (la Chaouia actuelle) et les villes de
Chella et de Tadla étaient peuplés en partie de juifs et de chré-
tiens qui durent accepter 1'1slam lors de la conquéte de cette
région sous Idris I. Il est donc aventuré de vouloir spécifier que
telle ou telle tribu était exclusivement juive ou chrétienne : 1l
me parait plus conforme a la vénité de dire que chaque tribu
renfermait des familles, peut-étre des fractions, juives en nom-
bre assez considérable pour avoir pu rester indépendantes, dans
le Maghrib du moins, jusqu’a la fin du Ile siecle de I’hégire,

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 37

longtemps apres les conquétes de “‘Oqbah et de Mousa. Mais le
judaisme professe actuellement par les descendants des Berbe-
res convertis n’offre rien qui le distingue du judaisme pratiqué
dans les autres régions du monde civilisé et quant aux supersti-
tions locales, elles leur sont communes avec les Musulmans'?.

111

Nous 1gnorons de quelle facon le christianisme fut appor-
té chez les Berberes, mais 1l est probable que le point de de-
part doit se chercher dans les grandes villes et que les premiers
foyers durent étre, comme a Rome, les communautés juives. La
séparation ne tarda pas a se faire et 1'église d’Afrique devint
bientdt prospere. Mais son histoire appartient surtout a celle du
christianisme, et 1’on ne peut déméler ce qui, dans ses dévelop-
pements et ses vicissitudes, tient particulierement aux Berberes.
On peut admettre cependant que ce fut chez ces derniers, du
moins dans les territoires directement soumis a Rome, que se
recruterent les donatistes, plutdét schismatiques qu’hérétiques,
et les Circoncellions dont le mouvement, malgre sa teinte reli-
oleuse, fut, comme celur des Bagaudes, plutot social que natio-
nal. La liste des évéchés d” Afrique (Proconsulaire, Byzacene,
Numidie, Mauritanies : Sitifienne, Césarienne et Tingitane, Tri-
politaine) contient une foule de noms dont la grande majorité
est berbere, encore qu’il soit difficile de les 1dentifier tous : ces
noms €taient souvent ceux de simples bourgades, car 1’étendue
de 1’évéche etait excessivement restreinte. Les monuments €pi-
graphiques ont permis d’en reconnaitre quelques-uns etil semble
bien que la masse de la population, défalcation faites des colons

(1) Ct. Cahen, Les Juifs dans [’Afrique septentrionale, Notices et mé-
moires de la Société archéologique de Constantine, t. X1, 1867, p. 102-108 ;

Monceaux, Les colonies juives dans ['Afrique romaine, Revue des études
juives, t. XLIV ; R. Basset, Necromah et les Traras, p. VII-XVII.

www.djurdjurakabylie.info



38 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

romains et de quelques étrangers, se composait de Berberes,
ou du moins de metis chez lesquels dominait le sang berbere.
Quant aux tribus a dem1 soumises ou indépendantes chez qui le
christianisme se repandlt nous pouvons supposer que le prosé-
lytisme, comme sur bien des points du monde barbare, eut lieu
par le moyen des captifs que leur procuraient leurs incursions.
La domination des Vandales ariens ne changea rien a cet état de
choses, sinon que, de persecuteur, le catholicisme devint, sauf
en de rares periodes, persécuté a son tour et ne triompha que
grace aux succes des Byzantins'V. Il faut signaler cependant,
comme intéressant 1 histoire du christianisme chez les Berberes
de 1’Ouest de 1’ Algerie, 1'existence d une dynastie chrétienne
indigene au commencement du Ve siecle, apres la chute des Van-
dales et avant I'1invasion arabe. On voit, a quelque distance de
Frenda, les tombeaux de ces princes dont nous connaissons deux
noms, Mephanias et Massonas, qui parait avoir €té le méme que
Masema, « rex gentium Maurorum ac Romanorum, mentionng
dans une inscription latine de Hadjar er Roum (Lamoriciere,
C. I L., VIII, 9835). C était une dynastie berbere, chrétienne,
comme le montrent les emblémes et les traces de peinture qu’on
arelevés sur les tombeaux connus sous le nom de Djeddr et déja
signalés par les historiens arabes. Ces princes disparurent pro-
bablement avec le christianisme, lors des premiéres conquétes
des musulmans'®.

Mais, sur d’autres points, le christianisme se maintint en-
core longtemps. En Tripolitaine, chez les Nefousa dont le terri-

(1) Ferriere, La situation religieuse de ['Afrique romaine depuis la
fin du IVe siecle jusqu’a ['invasion des Vandales, Paris, 1897, 1n-8 ; Diehl,
L’Afrique byzantine, Paris, 1896, n-8, 1. 111, 2e partie, ch. II, L ’Eglise d Afri-
gue sous le régne de Justinien, p. 408-449 ;1. IV, 2e partie, ch. I1, I ’Eglise
d Afrique et 'administration byzantine, p. 503-317 ; Monceaux, dans Revue
de [’Hist. des Relig., 1909, 11, p. 1 et smv. ; 1910, I, p. 20 et sutv.

(2) Cf. La Blanchere, Voyage d’études dans une partie de la Maurita-
nie césarienne, p. 78-79 ; Gsell, Les monuments antiques de 1" Algerie, t. 11,
p. 418-427, et la bibliographie citée.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 39

toire renferme encore un certain nombre d’églises en ruines : dans
" Aouras, chez les Beranes ; dans le Rif, chez les Ghomara et les
Sanhadja. Nous avons vu que du temps d’Idris, ¢’est-a-dire plus
d’un siecle apres ’apparition de I'Islam dans ce pays, 1l existait
encore dans le Maghrib el Agsa des tribus ou des fractions de tri-
bus chrétiennes. La ou un traité fut conclu entre les envahisseurs
et la population indigene, celle-c1, conformément ala législation
musulmane, put conserver sa religion, mais 1'1solement et des
divisions intestines précipiterent la décadence. Au Xe siecle, on
comptait encore quarante éveques ; en 1054, sous Léon IX, n’en
restait plus que cinq et deux d’entre eux se disputaient la préé-
minence. En 1076, nous voyons par la correspondance de Gré-
goire VII qu’ils n’étaient plus que deux : Cyriaque, métropoli-
tain de Carthage, et Servandus, sur le siege d " Hippone. Il y avait
encore un evéque a la Qala’ah des Bent Hammad ; 1l portait le
titre arabe de Khalifah et 11 émigra sans doute avec son troupeau
a Bougie sous En Naser'V. Une communauté chretienne existait
a la méme époque a Tlemcem, mais nous ne savons si elle était
sous 1’autorité d’un évéque : En 1068, El Bekri1'® fait mention
dans cette ville d’une église fréquentée par les restes d’une po-
pulation chrétienne qui s’était conservée jusque la. Mais tout fut
emporte par le tlot des Almohades ; 1l ne resta comme souvenur,
a coteé de légendes impréecises, que quelques mots, entre autres
celum de Tafaski (la Paques = Ilooya) qui fut donné au quatrieme
mo1s de I’année chez les Taitoq, au douzieme chez les Ahaggar :
Afasko et 1ifisko signifient le printemps chez les Aouelimmiden
et a Tonbouktou, et ce nom a pénétré jusque chez les Dyolofs du
Sénégal ou Tabaski dya correspond a décembre.

(1) Ct. De Mas Latrie, Traités de paix et de commerce, Paris, 1868,
-4, p. 14-17, 18-23.
(2) Description de 1" Afrique septentrionale, p. 76.

www.djurdjurakabylie.info



40 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

IV

Nous n’avons pas de renseignements precis, en dehors
des récits parfois romanesques de la conquéte, sur la facon dont
["1slam se propagea dans le nord-ouest de 1" Afrique, mais 1l est
certain qu’il y rencontra une vive resistance. Les premieres ex-
péditions ne furent que des raids de cavalerie, ayant surtout le
pillage pour but et dans lesquels les Arabes évitaient les pla-
ces fortes ou se réfugiaient les populations indigenes et les des-
cendants des colons romains. Le littoral lui-méme, protége par
les montagnes et les ports dont les Grecs restaient les maitres
fut respecté. La fondation de Qairouan par ‘Ogbah donna seule
un caractere de stabilité et de permanence a la propagation de
I"1slam, mais non d’une facon absolue. Les Musulmans furent
rejetés plus d’une fois jusqu’en Tripolitaine et, en ce cas, on
n’a pas tort de supposer que les conversions qu’ils avaient pu
faire ne se maintinrent pas. Les historiens arabes eux-mémes
avouent que les Berberes abjurerent douze fois I'1slam et 1’on
peut croire que s’1ls avaient trouve un appui chez une puissance
voisine, forte et bien organisee, au lieu de 1"’empire byzantin ou
du royaume des Goths, 1ls auraient victorieusement repousse les
invasions musulmanes. Mais leurs divisions et leur 1solement,
surtout apres la conquéte de 1’Espagne par Mousa, finirent par
assurer le triomphe de I’1slam, triomphe qui ne fut absolu et dé-
fimitif qu”au Xlle siecle.

Mais s’1ls se convertirent, par la force plus que par la per-
suasion, au moins, des les premiers temps, 1ls ne laisserent pas de
porter dans leur nouvelle religion 1’esprit d’ indépendance et de
parti qu’ils avaient déja montré dans le christianisme, en adoptant
les schismes contre I’ orthodoxie. L’histoire des Berberes musul-
mans est simple a exposer : Au commencement 1ls sont sonni-
tes, mais bientot 1ls accuelllent avec enthousiasme les 1dées les

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 41

plus egalitaires de 1'1slam et se declarent pour les diverses sec-
tes kharedjites. Par un sentiment analogue, hostilité contre le
khalifat lointain de Baghdad, ou plus proche de Cordoue, 1ls
prennent parti pour les Alides, 1’autre pdle de 1'Islam, et ¢’est
chez eux qu’ldris ben Abdallah et plus tard Obeid Allah recru-
tent des partisans, pour fonder, I’un au Maroc actuel une dynas-
tie hostile aux Omayades d’Espagne et aux ‘Abbasides de Ba-
ohdad, 1’autre a Mahadiah, une dynastie qu1 chassa les derniers
representants des “Abbasides en Ifriqyah, faillit succomber sous
un retour offensif des Kharedjites. mais victorieuse au dernier
moment, redevint la maitresse de 1" Afrique du Nord et conquit
I"Egypte. C’est alors qu’une réaction sonnite intervint, appuyée
par les Berbéres du Sahara meéridional, les Lemtouna, récem-
ment convertis, dont la fortune fut aussi brillante qu’éphéme-
re. D’ autres Berberes, les Masmouda de 1’ Atlas, dont les chefs
réagissaient contre 1’anthropomorphisme grossier des Almora-
vides (Lemtouna), fonderent un khalifat, rival de celu de Ba-
oghdad (celu1 de Cordoue n’existait plus et celu1 du Caire allait
disparaitre), mais, restés dans I’orthodoxie, 1ls anéantirent les
derniers débris du christianisme et ce qui pouvait subsister du
chiisme alide en méme temps qu’ils portaient au kharedjisme
deja affaibli par sa lutte contre les Fatimides, un coup dont 1l ne
se releva pas, du moins en tant qu’état indépendant.

Des lors, le nord de 1" Afrique, ¢’est-a-dire les Berberes et
les Berberes arabisés, resta sonnite, sauf quelques communautés
industrieuses et opiniatres qui se maintinrent au Mzab, au Djebel
Nefousa et a Djerba. Remplir le cadre que je viens de tracer serait
faire I’histoire du Nord de 1" Afrique et dépasserait les limites de
cet article. Je passerai donc sur I’orthodoxie chez les Berberes,
n’insistant que sur ce que leur 1slamisme eut de spécial, ¢’est-a-
dire les doctrines kharedjites, que du reste ils ne furent pas seuls a
professer, et sur les tentatives de créer une religion qui devait étre
a I'1slam ce que celui-c1 était au christianisme et au judaisme. A
part cet essal, on doit reconnaitre que les révoltes des Berberes,

www.djurdjurakabylie.info



42 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

sous le drapeau d’une secte religieuse, furent surtout sociales
et n’eurent pas pour cause une divergence d opinion ou d’in-
terpretation sur ce quu etait un dogme. En realité, les Berberes
ont eu des theologiens disputeurs mais non de grands esprits
orthodoxes ou hétérodoxes, Souvent, 1ls s”attacheérent a ce que
le texte du Qoran avait de plus étroit : méme les Lemtouna en
prirent a la lettre toutes les expressions figurées et devinrent
anthropomorphites. C’est ainsi que, des quatre sectes orthodo-
xes, les Berberes adopterent la plus étroite, la moins libérale, la
plus esclave de la lettre (apres les Hanbalites), celle de Malik
ben Anas.

Traques en Orient, depuis la defaite de Nahraouan et les
victoires de Hadjdjad) quu avaient sauvé le khalifat de Damas et
arraché I'Iraq aux Kharedjites, ceux-ci, diviseés en deux sectes,
les Sofrites et les Abadhites émigrérent en Occident et n’eurent
pas de peine a propager leurs doctrines chez les Berberes, victi-
mes de I’avidité des gouverneurs musulmans. Dans 1'intérét du
trésor public, et auss1 du leur propre, ceux-c1 ne dispensaient pas
de I'tmpdt du cinquieme (1impdt paye par les non-musulmans)
ceux qui se convertissaient a 1'1slam. Les Sofrites, qui tiraient
leur nom de “Abd Allah ben Sofar, des Benou Tamim, étaient les
plus avances dans la doctrine du kharedjisme, refusant le titre de
Musulman a quiconque était coupable d’un peché, méme veéniel,
et des lors rendant licites sa mort et le pillage de ses biens. Cette
doctrine s’ était surtout développée dans le nord du Maroc actuel,
et particulicrement chez les Matghara et les Miknasa. Ayant a
leur téte un ancien porteur d’eau de Tanger, Maisara, qu prit le
titre de Khalife, plus de deux cent mille Berberes, la téte rase,
portant devant eux le Qoran attaché a la pointe des lances, batti-
rent les armées du Khalife et s’emparerent de Tanger et du Sour
(122 heég. 739-40). Apres une bataille douteuse, 1ls tuerent leur
chef Maisara, le remplacerent par Khaled ben Hamuid ez Zenatu.
[ année suivante, 1l detruisit deux nouvelles armeées arabes, ce
qui amena un soulevement général dans le Maghrib central. Les

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 43

deux victoires d’El Qarn et d’El Asnam rejeterent, sans les dé-
truire, les Berberes sofrites dans 1’Ouest et leur chef, Abou Qor-
rah, fonda un état dans la région de la Molouyya. Les Idrisiles dé-
truisirent ce centre du kharedjisme intransigeant sur lequel nous
n’avons que de rares renseignements fournis par les €crivains
orthodoxes. Il n’en subsista qu un petit état fondeé a Sidjilmasa
dans le Tafilelt : 1l disparut dans la grande tout mente fatimite'".

Un autre groupement s’ était forme dans le Djebel Nefousa,
au S. E. de Tripol1 et ne tarda pas a rayonner jusque dans les oa-
sis de Ouargla et de 1’Oued Righ. Il nous est mieux connu car il
nous a laissé des écrits historiques et religieux. Ces Kharedjites
ctatent des “Abadhites, remontant a * Abd Allah ben *Abadh qu
vivait au premier siecle de I’hegire. Cette secte se montra rela-
tivement plus tolérante que les sofrites et son fondateur aurait
méme été en relation avec le khalife omayade “Abd el Mélik.
Ses doctrines furent portées dans le Maghrib par Salma ben
Sa’d et plus tard par *Omar ben Imkaten, Isma’il ben Darrar,
“Asim es Sedrati. Le plus illustre de ses chefs, Abou’l Khattab,
prit le titre d'1mam et constitua un état que la défaite et la mort
de son fondateur en 155 hég. rédusit a 1’état de province, mais
qui n’en est pas moins reste jusqu’a nos jours un des principaux
centres abadhites”. Un de ses lieutenants, d’origine persane,
‘Abd er Rahman ben Rostem alla fonder a Tahert (la Tagdemt
actuelle) un royaume religieux qui comprit, un moment, tout le
sud du département actuel d’Alger, une partie de celur d’Oran,
les oasis de celu1 de Constantine, la Tunisie méridionale et une

(1) Ct. le résumé de ces événements ap. Dozy, Histoire des Musul-
mans d’Espagne, Leiden, 1861, 4 v. in-8, t. I, pp. 141-156, 192-207, 238-
250. Fournel, Les Berbers, t. 1, Paris, 1875, mn-4, p. 285-301 et les sources
citees, et surtout pour I’Ornient, Welhausen, Das arabische Reich und sein
Sturz, Berlin, 1902. n-8, p. 47-125.

(2) Ct. sur les Abadhites du Djebel Nefousa, Ech Chemakhi, Kitab es
Siar, Le Qaire, s. d., n-8 ; De Motyhinski, Les Livres de la secte abadhite,
Alger, 1885, p. 6-20, 28-33, 37-61 ;1d., Le Djebel Nefousa, Paris, 1898-99,
n-8 ; R. Basset, Les Sanctuaires du Djebel Nefousa, Paris, 1899, 1n-8.

www.djurdjurakabylie.info



44 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

partie du vilayet de Tripoli. Mais ce royaume fut bientot livré
aux divisions habituelles chez les Berberes : des schismes se
produisirent : celu1 des Nokkarites, causé par des questions de
personnes et qui finit par ressusciter les doctrines intransigean-
tes des sofrites ; et celur des Ouasilites, a tendance mo’tazélite
(libéral) : ces dissensions favoriserent I'ccuvre de destruction
accomplie par les Fatimites".

S1 d"une part, les Berberes avaient adopte en I’exagérant
le caractere égalitaire de 1'Islam, s1 chez eux, les Sofrites et
les Nokkarites avaient éte les successeurs des Circoncellions,
d’une autre part, une partie d entre eux adopta une doctrine ab-
solument opposée qui, loin de faire de I'1mam le chef librement
¢lu par la communaute, et, au besoin, dépose par elle, vit en lm
non seulement le descendant du Prophete, mais I'incarnation
de tous les Prophetes et méme de la Divinité. La doctrine alide
pénétra dans le Maghrib ; deux fois, elle fut adoptée comme
une protestation contre le khalifat orthodoxe. La premiere fois,
ce fut un descendant de “Ali, Idris ben ‘Abd Allah, echappé
au désastre de sa famille, qui fonda la dynastie des Idrisites
dont Fas fut ensuite la capitale. Mais 1l ne semble pas que les
doctrines chiites que professerent a ce moment les Berberes,
fussent autre chose que de 1"attachement a cette dynastie ; elle
contribua méme a I’affermissement de I'1slam en convertissant
les quelques chrétiens qui pouvaient encore subsister et en dé-
truisant les Nokkarites restes dans la région de Tlemcen. Elle
ne marque guere dans 1’histoire religieuse du pays : on doit
seulement observer qu’elle eut pour ferme appui une tribu ber-
bere, celle des Aouraba®.

(1) Ct. sur les Rostemides, A. de Motylinski, Les livres de la secte
abadhite, p. 26-28 ; 33-36 ; Masqueray, La chronique d’Abou Zakarya, Al-
ger. 1878, n-8 ; El Berradi, Kitab el Djaouaher, Le Qaire, 1302, 1n-8 ; De
Motvlinski, Chronique d’Ibn Saghir, Paris, 1907, 1n-38.

(2) Cf. sur les Edrisites, Fournel, Les Berberes, t. 1, 393-401, 418-419,
447-450, 455-466, 473-477, 495-506 et les sources citées auxquelles on peut
joindre Idris ben Ahmed, Eddorar el bahyah, Fas, 1324 hég., 2 v. 1n-4. |

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 45

Au contraire, la doctrine 1sma¢lienne modifiait singuliere-
ment 1'1slam en faisant revivre, sous le masque du chiisme les
anciennes doctrines de la Perse, mélangées de manichéisme et
de philosophie grecque. Il est inutile de dire que la masse des
Berberes qui s’y rallia resta toujours dans les degrés inférieurs de
I"'mitiation. Ce fut chez ceux du Maghrib central, dans la Grande
et la Petite Kabylie actuelles, que le predicateur fatimite (dd )
Abdallah, trouva ses principaux adhérents et recruta I’armée qui
devait détruire les restes du gouvernement abbaside dans I'Ifri-
qvah, le royaume kharedjite-sofrite de Sidjilmasa, le royaume
kharedjite-abadhite de Tahert et le fantdbme d’état qui avait rem-
placé la dynastie 1drisite a Fas. La chute de Tahert amena la dis-
persion des kharedjites qui y étaient etablis : les uns furent dé-
porteés a Djerba ou existe encore une de leurs communauteés ; les
autres se réfugierent a Ouargla et a Sedrata et dans la région de
I’Oued Righ. Leur existence y fut tranquulle et leur prospérité
s’y développa jusqu’au moment ou les ravages d’Ibn Ghanya
et surtout les expéditions des Almohades qui tirent passer sur
I” Afrique du Nord le niveau de 1"orthodoxie musulmane, vinrent
les chasser de cet asile. Résolus a conserver leur foi, 1ls alle-
rent s’eétablir dans un paté montagneux, appele en arabe chebka
(filet) ou erraient quelques nomades ouasiliens, les Beni Mzab
dont 1ls prirent le nom. Réfugies dans cette solitude, dont 1ls fi-
rent de riches oasis, les émigrants, comme les Mormons sur les
bords du Grand Lac Sale, se développerent a 1’abr1 des guerres
du dehors et fonderent une communauté, sorte d’état ecclésiasti-
que, qu’enrichirent le commerce et I agriculture, mais que déchi-
rerent, comme toujours chez les Berberes, les dissensions, non
seulement de ville a ville (1l v en avait sept) mais de quartier a
quartier. L autorite francgaise put seule, en 1882, rétablir la paix.

Un autre groupe de Nokkarites était resté indépendant dans
I” Aouras. Soulevé par un ancien maitre d’école, né au Soudan,
et qui précha les doctrines kharedjites dans leur plus extréme r1-
gueur, Abou Yazid, surnommeé I’ Homme a ['dne, 11 mit en péril,

www.djurdjurakabylie.info



46 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

sous le second prince fatimite, 1" existence de cette dynastie qui
fut un moment réduite aux murs de sa capitale, Mahdya. Mais
un supréme effort la sauva, les Berberes furent refoulés d’abord,
ecrases ensuite et I’empire des Ismaéliens reprit toute sa puis-
sance, accrue plus tard par la conquéte de I’Egypte®. Ce fut,
semble-t-1l, a cette époque que disparut le kharedjisme dans le
Maghrib central (exception faite d’Ouargla. du Dj. Nefousa et du
Mzab). Quant aux dynasties qui se succederent, appuyees toutes
par les tribus berberes d’ou elles étaient sorties, les Almoravi-
des par les Lemtouna, les Almohades par les Masmouda et les
Koumia, puis les B. Merin, les B. Zyan et les B. Ouémannou qui
dominerent simultanément, leur histoire religieuse n’offre rien
de spécial ; 1l en fut de méme des dynasties qui s’ établirent dans
le Maghrib central et 1'Ifriqyah avant et apres la grande invasion
hilalienne (XIe siecle de notre ere).

De nos jours, I'1slamisme orthodoxe regne seul, mélangé
bien entendudesuperstitionslocales danstoutel” AfriqueduNord,
al exception, comme 1l a été dit, du Mzab, de Djerba et du Djebel
Nefousa ou domune le kharedjisme modére des Abadhites. Cest
surtout le Mzab, centre d’etudes théologiques, qui maintient la
tradition ; les 1’azzaben (docteurs) y ont garde une influence qui
s’exerce encore sur les consciences, malgré le contact des Euro-
peéens, mais le kharedjisme a perdu sa force d’expansion et ne
fait plus de prosélytes chez les Musulmans®. Quant a la doctrine
actuellement en usage, on peut s’ en rendre compte par le résume
qui en est donné dans une Agidah rédigée en berbere, puis traduite

(1) Sur les Fatimaites, leur domnation dans le Maghrib et I"msurrection
d’Abou Yazid, ct. Fournel, Les Berberes, t. 11, Paris, 1881. 1n-8 ; Masqueray,
Chronique d’Abou Zakarya, p. 205.251 ;, De Goeje, Mémoires d histoire et
de géographie orientales, 1. 1, Leide, 1886, 1n-8.

(2) CI. sur le Mzab, Coyne, Le Mzab, Alger, 1879, 1n-8 ; Robin, Le Mzab
et son annexion, Alger, 1884, 1n-8 ; De Motylinski, Guerara depuis sa fondation,

Alger, 1885, 1n-8 ; Masqueray, Fondation des cités chez les populations séden-
taires de |'Algérie, Paris, 1886, 1n-8, p. 173-221 ; Amat, Le Mzab et les Mzabites,

Paris, 1886, 1n-8 ; Morand, Les Kanouns du Mzab, Alger. 1903, 1n-8.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 47

par un Nefousi, Abou H’ afs ‘Omar ben Djamia qui vivait proba-
blement au IXe siecle de I’hégire. Elle a été plusieurs fois com-
mentée' et a servi de base au Kitdb ma’alim du cheikh “Abdel
Aziz de Beni Sgen, auteur d’un traité non moins célebre, le Ki-
tdb en Nil. C’est celle qui est survie actuellement au Mzab et a
Djerba, tandis qu’au Djebel Nefousa, ¢’ est celle du cheikh Abou
Taher Ismail el Djertali, mort a Dyerba en 750 heg. (1349-1350).
Au point de vue dogmatique, en ce qui concerne les principes
fondamentaux de 1'1slam, cette doctrine ne differe en rien de
I’orthodoxie. La seule différence consiste en des points de disci-
pline : la oualdia, obligation al’égard des Musulmans du méme
groupe, et son contraire la heraa (au Mzab tebria), penitence,
excommunication, et ausst la mention, dans les voies de la re-
ligion, a coté de la voie manifeste, celle des premiers Khalifes,
de la voie de défense, de la voie de sacrifice et de la voie de
secret qui, appuyees sur des exemples orthodoxes, justifient la
conduite des Kharedjites depuis leur apparition.

Il me reste a parler de deux tentatives de création d une reli-
gion qui aurait été le complément de 1’1slam comme celui-ci1 pré-
tend 1’étre du judaisme et du christtanisme. La premiére eut lieu
chez les Ghomara du Rif, dans les environs de Tétouan, sur le ter-
ritoire des Medjeksa, chez les B. Oudjefoul. L’on n’est pas d’ac-
cord sur la date exacte de I’apparition de cette nouvelle religion :
elle lotte entre 313 et 325 de I’hégire, en tout cas, au commence-
ment du IVe siecle h., Xe siecle de notre ere. Un certain Ha-Mim,
fils de Mann Allah (Grdce de Dieu), fils de Hariz, fils de * Amr, fils
d’Ou-Djefoul, filsd”Ou-Zeroual, apparut dans cette tribu et précha
une nouvelle religion. Il retrancha trois des prieres canoniques,
n’en conservant que deux, 1’une au lever, 1’autre au coucher du

(1) Le commentaire et les gloses en arabe de ‘Omar eth Tholathi et
de Daoud eth Tholathi ont ét¢ publiés a Constantine en 1322 de ’hegire par
M. de Motylinski a qu1 on doit aussi une €dition du texte avec traduction
francaise : L’ Aqgida populaire des Abadhites algériens, Alger, 1905, in-8. Le
Kitab en Nil a éte publi¢ au Qaire en 1305.

www.djurdjurakabylie.info



43 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

soleil : en les faisant, ses adeptes devaient se prosterner jusqu’a
toucher la terre du plat de leurs deux mains. Il supprima aussi
le jetine du ramadhan, a I’exception des trois derniers jours, ou
sutvant d’autres, de dix jours, mais 1l établit chaque semaine un
jeune du mercred: jusqu’a mudi et du jeud: toute la journée, ainsi
que deux jours en chawal. Quiconque y manquait devait payer
une amende de cing ou de trois beoeufs. 1l abolit le pelerinage,
la purification et I”ablution totale, permit 1’'usage du porc, mais
interdit le poisson qui n’avait pas €té égorge (ou vide), la téte de
tout anmimal et les ceufs de toute espece d’o1seaux. De nos jours
encore, une tribu des environs de Tipasa et les Touaregs s abs-
tiennent d’ceufs de poules. Il composa en berbere, a 1’usage de
ses partisans, un Jordn : ¢’est du moins le nom que lu1 donnent
les écrivains arabes. Quelques fragments nous ont été conserves.
L un d’eux commencait par la formule de 1’unité de Dieu ; puis
continuait : Delivre-mo1 de mes pechés, 6 to1 qui as permis au
regard de contempler le monde ; tire-mo1 de mes peches, comme
tu as tiré Jonas du ventre du poisson et Moise du fleuve ». En se
prosternant, chacun répétait : « Je crois en Tanguit (var. Talyah.
Teba’1h), tante de Ha-Mim ». Celle-c1 était devineresse comme
Dadjdjou, sceur du nouveau prophete. Ha-Mim, surnommeé £/
Mofteri (le faussaire) fit de nombreux prosélytes jusqu’a ce qu’il
périt, en 315 suivant les uns, en 325 d apres les autres, dans un
combat livré aux Masmouda sur le territoire de Tanger. Sa secte
ne disparut pas avec lui. Plus tard, un certain “Asim ben Djamil
se donna encore pour prophete dans cette tribu'l’.

Une autre tentative eut plus d’importance. A 1'ouest du
Maghrib, dans le Temesna (la Chaowa actuelle qui entoure Ca-
sablanca, Rabat, Chella) étaient établis les Berghouata.

(1) Ct. El Bekn, Kitab et Masalik, p. 100-101 ; Ibn Ab1 Zer”, Raoudh
el Qirtas ¢d. Tomberg, t. I, p. 62-63 ; anonyme, Kitab el Istib¢car, éd. Kre-
mer, p. 80 ; Ibn ‘Adzan, Kitab el Bayan, t. 1, p. 198 ; Ibn Khaldoun, Kitab el
Iber, t. VI, p. 216 ; En Nouair1, Appendice a 1I’Histoire des Berberes, trad.
de Slane, t. II, p. 492-493.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 49

Un de leur chefs, Tarif, quu parait s’étre donne une origine
jurve (fils de Sitmeéon. fils de Jacob. fils d’Isaac) avait, ains1 que
son peuple, embrassé les doctrines kharedjites-sofrites et com-
battu avec Maisara. Apres la défaite des Berberes, 1l se retira
dans la Temesna et v demeura indépendant. 1l resta fidéle aux
doctrines de I'1slam, mais son fils, distingué par son savoir et ses
vertus, et qui avait aussi combattu dans les rangs des Sofrites,
se donna pour Prophete et composa un Qoran berbere. Toute-
fois, 1l ne répandit pas sa doctrine ; 1l la confia a son fils Elyas et
partit pour 1’Orient, annongant qu’il reviendrait lorsque le sep-
tieme ro1 de sa dynastie serait sur le trone. La nouvelle religion
resta cachée jusqu’au regne de Younos qui la proclama et la fit
adopter de gré ou de force par les populations. La doctrine de
Salih, qui se donnait pour le Sdlik el Mouminin mentionné dans
le Qordn (sourate LXVI, verset 4) consistait a reconnaitre la
mission divine de tous les prophétes et celle de Salih lui-méme,
a jeuner pendant le mois de redjeb a la place de ramadhan, et
de plus, un certain jour de la semaine et méme les semaines
survantes, a prier cing fois par jour et cing fois par nuit, a cé-
lébrer la féte des sacrifices le 11 de moharram (et non le 12 de
d’ou’lhidjdja). La maniere de faire les ablutions était également
définie. Il n’y avait n1 appel (ad’an) ni introduction a la priere
(igdmah). Tantot celle-c1 se faisait avec des prosternations, tan-
tot elle se faisait sans elles : dans le premier cas, les fideles
levaient de terre le front et les mains a la hauteur d’une denu-
palme. Comme proclamation de la grandeur de Dieu (fekbir), 1ls
pronongaient en placant les mains 1"une sur "autre : A esm en
lakoch (aunom de Dieu) ; puis Mokkor Iakoch (Dieu est grand).
C’est a tort que certains orientalistes ont cru reconnaitre dans
ce mot, ou dans une variante Bakoch, le nom de Bacchus et en
ont tire les conclusions les plus extraordinaires sur I’ étendue de
son culte et de ses mysteres. M. de Motylinski a démontré que
ce nom de lakoch est dérivé de la racine berbere OUKCH quu
signifie donner ; ¢’est une épithete correspondant a 1’arabe E/

www.djurdjurakabylie.info



50 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

Wahhdb, le genéreux, une des épithetes de Dieux. La prere
publique avait lieu le jeudi de grand matin. Quand 1ls pronon-
catent la profession de foi, 1ls tenaient les deux mains ouvertes
et appuyees sur le sol ; 1ls récitaient la moitié (?) de leur Qoran
debout et ’autre en se prosternant. A la fin de la priere, 1ls pro-
nongalent dans leur langue cette formule : « Dieu est au-dessus
de nous ; rien de ce qui est sur la terre et au ciel ne lu est ca-
ché ». Ils répétaient ensuite en berbere : Moqgqor lakoch (Dieu
est grand) ; autant de fois Than (Ian) Iakoch (Dieu est un) et Our
d’'am lakoch (personne comme Dieu). L'aumdne 1égale consis-
tait dans la dime de tous les grains. Comme dans la religion de
Ha-Mim, 1l était défendu de manger des ceufs, la téte d”aucun
animal et le poisson s’1l n avait été égorge. La chair du coq &tait
interdite, cet animal annoncant la priere par son chant ; celle des
poules n’était permise qu’en cas d’extréme nécessité. Le men-
teur etait chassé du pays ; le voleur, convaincu par des preuves
ou son propre aveu, ctait mis a mort ; la fornication ¢tait punie
de lapidation. Le prix du sang était fixe a cent tétes de betail.
Tout homme pouvait épouser autant de femmes que ses moyens
le lm1 permettaient, excepte ses cousines jusqu’au troisieme de-
ore, les répudier et les reprendre autant de fois qu’il lur plaisait ;
mais 1l était interdit aux fideles d’épouser des femmes musul-
manes ou de donner leurs filles a des Musulmans. La salive de
leur prophete attirait les bénedictions divines et était considéree
comme un remede infaillible, croyance qui existe encore chez
certains musulmans d’Algérie en ce qui concerne les marabouts.
Enfin, 1ls étaient tres savants en astronomie et tres versés dans
I"astrologie judiciaire. Le Qoran, que Salith composa en ber-
bere, comprenait quatre-vingts sourates, ayant pour la plupart
comme titre le nom d’un prophete. La premuere était appelee
Ayoub (Job, cf. Qordn, XXI, 83) ; la dermere Younos (Jonas,

(1) Le nom berbere de Dieu chez les Abadhites, Alger, 1905, in-8 ; R.
Basset, Le nom berbere de Dieu chez les Abadhites, Sousse, 1906, 1n-8.

www.djurdjurakabylie.info



RECHERCHES SUR LA RELIGION DES BERBERES 31

titre de la sourate X du Qoran). Les noms montrent bien qu’il
s’agit d une imitation du Qoran. Il y avait la sourate de Fira 'oun
(Pharaon. cf. Qordn, XLIII, v. 45-55) ; celle de QOdr ‘oun (Coré,
Qordn, XXVIIL, y. 74) ; celle de Haman (Aman, cf. Qordn,
XXVIII) : celle de Yadjoud; et Madjoudj (Gog et Magog, (o-
rdn. XVIII, v. 93 ; XXI. v. 96) : celle d’£d Dadjal (1’ Antichrist,
Qordn, XXVII, v. 84) ; celle d’El ‘Idjl (le veau d’or, cf. Qordn
IT) ; celle de Harout et Marout (cf. Qordn 11, v. 96), celle de
lalout (Saul, cf. Qordn, 11. v. 245-250) celle de Nemrod, celle
du cogq, celle de la perdrix, celle de la sauterelle, celle du cha-
meau, celle du serpent a huit pattes et celle des Merveilles du
monde qu renfermait la science la plus sublime. Un fragment
de celle de Job nous a éteé conserve dans une traduction arabe :
« Aunom de Dieu ! Celu par qui Dieu a envoyé son Livre aux
hommes, ¢’est le méme par qui 1l leur a manifeste ses nouvel-
les. Ils disent : Iblis a connaissance du destin ; a Dieu ne plaise !
Iblis ne peut avoir la science comme Dieu. Demande quelle est
la chose qui triomphe des langues dans les discours : Dieu seul
le peut par son decret. Par la langue par laquelle Dieu a envoyé
la vérité aux hommes, cette vériteé s’est établie. Regarde Mamet
(en berbere : imouni Mamet, ¢’ est-a-dire Mohammed). Pendant
sa vie, ceux qui e€taient ses compagnons se conduisirent avec
droiture jusqu’a ce qu’il mourut. Alors les gens se corrompirent.
Il a ment1 celu1 quu dit la vérité se maintient la ou 1l n’y a pas
d’envoyé de Dieu ». Les Berghouata résisterent longtemps et
avec succes aux diverses dynasties qui se succederent dans le
Maghrib et leur secte ne fut anéantie que par les Almohades'?.
Faut-1l considérer comme provenant d’une de ces sectes
ou d’une secte analogue les croyvances des Zekkara qu habi-
tent au Maroc, non loin de la frontiere algérienne entre les B.
Iznacen, les B. Bou Zeggou et les B. Ya’la ? Des informateurs,

(1) Ct. sur les Berghouata, El Bekri, Kitab el Masalik, p. 134-141 ; Ibn
Ab1 Zer’, Raoudh et Qirtas, p. 82-84 ; Ibn Adzari, Kitab al Bayan, p. 231 .-
236 ; Ibn Khaldoun, Kitab et ‘Iber,t. VI, p. 287-210.

www.djurdjurakabylie.info



2 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS

dont les assertions ont €té nettement démenties, ont non seule-
ment affirmé une hostilité absolue contre les musulmans et leurs
dogmes, mais méme ont laissé percer une indifférence enticre
pour toute espece de croyances. On a été jusqu’a les regarder
comme des positivistes, encore qu’ils prétendent se rattacher,
pour la doctrine, au célebre marabout enterré a Miliana, Sidi
Ahmed ben Yousof'". Les systemes les plus aventurés se sont
donné carriere ; on y a vu jusqu’a des Druses. Avant de rien
hasarder sur cette question, 1l convient d’attendre qu’une en-
quéte sérieusement conduite soit faite ; I'on trouvera peut-€tre
qu’il s’agit d’une tribu restée, grace a son i1solement, dans 1°état
ou se trouvait la plus grande partie de 1" Afrique du Nord, dans
I”anarchie du XVe et du XVlIe siecle, lorsque les missionnaires
musulmans réussirent a faire revivre I'1slam redut a 1’état de
vague souvenir.

(1) Mouliéras, Une tribu zénete anti-musulmane du Maroc, Paris,
1905, 1n-8.

Angers. — Imp. A. Burdin et Cie, rue Garnier, 4.

www.djurdjurakabylie.info



